# العدد (65) - فبراير 2025



# مجلات دائرة الثقافة عدد فبراير 2025م



















# الأيام

«الأيام» هي الاحتفاليَّة المسرحيَّة الأعرق، والأرحب، والأجمل، لمبدعى «أبو الفنون»، تأتيهم في كل عام عامرة ومزدهرة ومتجددة، بالرعاية الكريمة والدعم السخى من صاحب السمو الشيخ الدكتور سلطان بن محمد القاسمي عضو المجلس الأعلى حاكم الشارقة «حفظه الله»، تأتى متميزة بتقاليدها الراسخة، ورصينة بعروضها المتقنة، وزاخرة بتجلياتها الثقافيَّة والفكريَّة، ومحتشدة ومبتهجة بجمهورها الوفي، وحافلة وحفيَّة بضيوفها من روَّاد ونجوم وشباب المسرح من الوطن العربي.

تأتى أيام الشارقة المسرحيَّة هذا العام لتنجز دورتها الرابعة والثلاثين، في الفترة من التاسع عشر إلى السادس والعشرين من الشهر الجاري، مواصلةً مسيرتها المشرقة في الطريق إلى أزهى آفاق الإبداع المسرحي، واثقة الخطى، بصيرة ومستنيرة، مفعمة بالحلم والأمل، وآهلة بالتجارب والخبرات والنجاحات.

وقد تهيأ المجال، وتحضرت اللجان الإداريَّة والفنيَّة، واستكملت الفرق والجمعيات المسرحيَّة تجهيزاتها، واستعد المخرجون، والممثلون، والتقنيون، والنقاد، والإعلاميون، والجمهور، لدورة أكثر إبداعاً، وأكبر طموحاً، وأبهى حضوراً، وأبعد إشعاعاً، فذلك ما عودتنا عليه هذه الأيام المسرحيَّة، التي تزداد أصالةً وتألقاً وجاذبيَّة مع كل إطلالة جديدة لها.

ويحتفى هذا العدد من «المسرح» بالمقدم الجميل للدورة (34) من أيام الشارقة المسرحيَّة، بتخصيص صفحات عدة الإفادات من أبرز الفاعلين فيها، عن دورها وتأثيرها في الساحة الثقافيَّة، كما ستواكب المجلة فعاليات التظاهرة، وتوثقها بصورة أشمل في عددها القادم، متمنين لجميع المشاركين كل التوفيق.

ويطالع القراء في هذه العدد أيضا تغطية للدورة الخامسة عشرة من مهرجان المسرح العربي، الذي نظمته الهيئة العربيَّة للمسرح أخيراً في العاصمة العمانيَّة مسقط، وشهد مشاركات متميزة لعدد من المخرجين المسرحيين الشباب.

وفى بقيَّة أبواب المجلة، ثمة العديد من المقالات، والحوارات، والتقارير، والرسائل، التي نأمل أن تكون مفيدة وممتعة للقراء في کل مکان.





28

تأليف: عبدالله رزيقة إخراج: أسماء هوري أداء: فرقة أنفاس المغربية - 2024 كاميرا: عبدالعزيز الخليلي









مسرحية: «هُـهُ»



الإمارات: شركة توزيع، الرقم المجاني 8002220 السعودية: شركة تمام العالمية المحدودة - الرياض - هاتف: 00966576063677، الكويت: المجموعة الإعلامية العالمية - الكويت -هاتف:0096524826821، سلطنة عُمِان: المتحدة لخدمة وسائل الإعلام - مسقط - هاتف: 0096824700895، البحريس: مؤسسة الأيام للنشر - المنامة - هاتف: 0097317617733، مصر: مؤسسة الأهرام للتوزيع - القاهرة - هاتف: 0020227704293، لبنان: شركة نعنوع والأوائل لتوزيع الصحف - هاتف: 009611666314 الأردن: وكاله التوزيع الأردنية - عمّان - هاتف: 0096265358855 المفرب: سوشبرس للتوزيع - السدار البيضاء - هاتسف: 00212522589121، تونس: الشركة التونسية للصحافة - تونس - هاتف: 0021671322499، السودان: دار الراوي للنشر والتوزيع - الخرطوم - السودان - هاتف: 00249123987321





صادق الطرابلسي: آن لنا أن ننتبه إلى البيئة رسائل «البخارة» التونسي أفضل عروض مهرجان المسرح العربي مطالعات ريتشارد شيشنر.. مقدمة في فن الأداء

الفاضل سعيد رائد الفكاهة السودانية

متابعات

مدخل

قراءات

زغنبوت.. ملحمة الضمير

الشارقة.. محجة المسرحيين العرب

فرجة «الكولاج» المسرحي

حــوار

أيام الشارقة المسرحية.. موعد الفن الكبير

عبدالمجيد الهواس: دورنا يكمن في تحبيب الفرجة للجميع 40

الإمارات: 10 دراهم / السعودية: 10 ريالات / عمان: ريال / البحرين: دينار / العراق: 2500 دينار / الكويت: دينار / اليمن: 400 ريال / مصر: 10 جنيهات / السودان: 500 جنيه / سوريا: 400 ثيرة سورية / ثبنان: دولاران / الأردن: ديناران/ الجزائر:دولاران/ المغرب: 15 درهماً / تونس: 4 دنانير / المملكة المتحدة: 3 جنيهات إسترلينية / دول الإتحاد الأوربي: 4 يورو / الولايات المتحدة: 4 دولارات / كندا وأستراليا: 5 دولارات

#### قيمة الاشتراك السنوى:

داخل الإمارات العربية المتحدة: (التسليم المباشر) الأفراد: 100 درهم/ المؤسسات: 120 درهماً (بالبريد) الأفراد: 150 درهماً / المؤسسات: 170 درهماً. خارج الإمارات العربية المتحدة: (شامل رسوم البريد): جميع الدول العربية: 365 درهماً / دول الاتحاد الأوروبي: 280 يـورو / الولايات المتحدة: 300 دولار / كندا وأستراثيا: 350 دولاراً.

رئىس دائرة الثقافة عبدالله بن محمد العويس

> مدير التحرير أحمد بو رحيمة

مجلة شهرية تصدرها دائرة الثقافة

الشارقة - الإمارات العربية المتحدة العدد (65) - فبراير 2025م

> سكرتير التحرير عصام أبوالقاسم

هيئة التحرير علاء الدين محمود عبدالله ميزر

> تصوير إبراهيم حمو

تنضيد عبدالرحمن يس

تدقيق لغوى محفوظ بشرى

التصميم والإخراج محمد سمير

التوزيع والاشتراكات خالد صديق

• جميع الحقوق محفوظة ولا يجوز إعادة طبع أي

• ترتيب نشر المواد يتم وفقاً لضرورات فنية، المقالات

المنشورة تعبر عن آراء أصحابها ولا تعبر بالضرورة

عن رأي المجلة، المجلة غير ملزمة بإعادة أي مادة

shjalmasrahia@gmail.com

Tel: 00971 6 51 23 274

P.O .Box: 5119 Sharjah UAE

E.mail: theater@sdc.gov.ae

جزء من هذه المجلة من دون موافقة خطية.

تتلقاها للنشر سواء نشرت أم لم تنشر.



ثمة حاجة إلى تنظيم أيام دراسيَّة حول مسرح سلطان القاسمي بمختلف اللغات.. يشارك فيها المترجمون والنقاد من العالم العربي وأوروبا بهدف تعزيز جوهر هذا الأدب الدرامي العظيم بوصفه جسراً بين الحضارات.

#### فاطمة الزهراء الصغير أكاديمية ومترجمة من المغرب

من الشارقة، انبثقت ثورة هادئة، ولكنها جد هائلة، بحيث قدحت زناد التحديث وفق الخصوصيَّة الثقافيَّة للمجتمع الخليجي، والنتيجة كانت ميلاد حاضرة عربيَّة إسلاميَّة بروح العصر، وشارقة عن عظمتهم في مجال الحكم وإدارة شؤون البلاد والعباد. ملهمة، صارت مثالاً يحتذى في برامج التنمية المستدامة التي تؤهل الاقتصاد بموازاة مع تأهيل الإنسان. نقول هي اليوم باريس الشرق وأكثر، لأن باريس كما نعرفها في الحاضر شيدت على مدار ثلاثة قرون، أما شارقة التنوير العربي فاستوت في ثلاثة عقود لا غير، ولا تزال في تحول وتطور، بفضل حاكم حكيم من المثقف، ورهافة الشاعر.

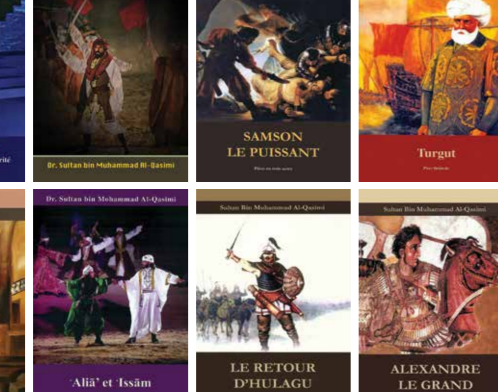
نقول إن صاحب السمو الشيخ الدكتور سلطان بن محمد القاسمي، عضو المجلس الأعلى حاكم إمارة الشارقة، هو حاكم من طينة العظام، لأنه يجمع باستحقاق كبير بين حكمة المفكر، وذائقة الفنان، تماماً مثل: ليوبولد سيدار سنغور، وفاكلاف هافل، وماريو فارغاس، الذين لا تقل عظمتهم في مجال الكتابة والفكر والأدب،

الأعمال المسرحيَّة العظيمة لسموه، وهي اليوم جواهر متلألئة فى أرقى مكتبات باريس، تلبى حاجة القارئ الفرنسى التواق لاستكناه مجاهل المسرح العربي، خصوصاً وأن المسرح بالنسبة للفرنسيين هو أبو الفنون، وعنوان حضارة الشعوب، والأدب الذي لا يعلى عليه. لقد ظهرت على مدار عقود ترجمات بالفرنسيَّة طينة نادرة، تؤلف شخصيته الفذة بين حنكة السياسي، وجرأة لروائع الأدب العربي الحديث في الشعر، كما في الرواية، ولكن ظل المسـرح العربي غائباً أو مغيباً، واليوم تأتي الأعمال المسرحيَّة

لصاحب السمو الشيخ الدكتور سلطان بن محمد القاسمي لتحول الغياب إلى حضور فاعل، وما كان مجهولاً لدى الفرنسيين إلى معلوم، ولتضع التراجيديات العربيَّة في مكانها الصحيح، إلى جـوار المسـرحيات العالميَّة العظيمة. صحيح أن الأوروبيين سبق وتعرفوا إلى هـذه الأعمال من خلال العروض التى قدمتها فرقة «مسرح الشارقة الوطني»، التي جابت كبريات الخشبات العالميَّة، ولكن لذة تلقيها بلغة راسين، وموليير، وكورني، لها مذاق خاص لدى الفرنسيين، الذين تُجمع نخبتهم المثقفة على قيمة أعمال صاحب السمو حاكم الشارقة، باعتبارها تحارب التعصب الديني والسلطوي، وتدين الإرهاب بكافة أشكاله، بل وتحلل بشكل عميق مسبباته التي لا علاقة لها برسالة الإسلام السمحة.

قراء المسرح «الفرانكفون» وهم يتلقون هذه الأعمال العظيمة، سيفهمونها بسرعة، وسيتجاوبون معها بيسر وسهولة، لأنها تتجاور وذخيرتهم المسرحيّة الخالدة، بحيث تعزز لديهم القناعة بعظمة الثقافة العربيَّة والإسلاميَّة: أوليست المسرحيَّة الشعريَّة

«علياء وعصام» هي المعادل العربي لمأساة «روميو وجولييت»، حيث مولد التراجيديا من رحم الغنائيَّة العربيَّة؟ وكذلك «النمرود»، أليست هي النص العربي الإسلامي المجاور لـ «كاليكولا» رائعة ألبير كامى المستوحاة من التراث الروماني؟ بل إن القارئ الفرنسي يجد ذاته وحضارته في هذه الأعمال مثل «الإسكندر الأكبر»، و«شمشون الجبار»، مثلما يتعلم عبراً من تاريخنا المجهول لديه من «الحجر الأسود»، و «طورغوت»، وغيرها من الأعمال العظيمة. هذا أبهى ما Däech et al-Ghabra'



ينتظره قراء الفرنسـيَّة من «أبو الفنون»: لذة النص التي تجمع بين المتعة والعبرة، بين الفن والعلم، بين الأدب والتاريخ.

لذلك، لا غرابة أن تصيب مسرحيات صاحب السمو الشيخ الدكتور سلطان بن محمد القاسمي الاهتمام في بلاد الأنوار، ليس فقط بسبب مكانته الرفيعة، ولكن أيضاً لكون سموه ملماً خير إلمام بثقافة حاضرة الأنوار هذه، وعارفاً بأدق أسرارها ومكامن قوتها.

لقد سبق ولمع اسم سموه عربياً من خلال تأليفه لمراجع خاصة بالأدب الفرنسي، فصارت أساسيَّة في ثقافتنا، وأخص بالذكر هنا دراسة سموه القيمة «التاريخ في المسرح الفرنسي»، هذه الدراسة غير المسبوقة التي يمكن تطبيق نتائجها على أعمال سموه المسرحيَّة التي تظل رائدة عربياً في مجال التوظيف الدرامي للتاريخ.

ترجمت بعضاً من هذه الروائع المسرحيَّة التي لم تكن قد نقلت وقتها بعد إلى الفرنسيَّة، بعدما تقدمت سنة 2018 بمقترح لتعريب مسرحيَّة «داعش والغبراء» إلى اللغة الفرنسيَّة، وهو ما شجعني عليه. تـم ذلك دون اتفاق ولا عقد، لأن عظائم الأعمال تسمو فوق كل الماديات، وكنت على اعتقاد جازم بأن صدور هذه الترجمة سيشكل إسهاماً ولو متواضعاً في خدمة قضيَّة انتشار المسرح العربي في

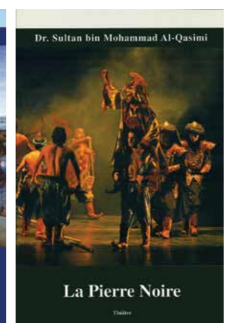
لقد انبثقت الفكرة في وقت شهدت فيه الأوساط الثقافيَّة بأوروبا وفرنسا على وجه الخصوص، حمى غير مسبوقة للإسلاموفوبيا. فقد تحول النقاش السياسي بالقنوات الفرنسيَّة في تلك الفترة إلى تحليل أسباب عدم تقبل المجتمعات العربيَّة والإسلاميَّة للحداثة

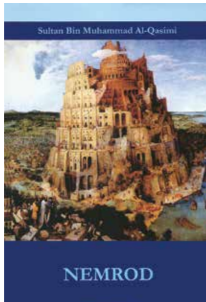
والديموقراطيَّة، ولم يكن أغلب ضيوف هذه البرامج يتورعون عن إرجاع ذلك مباشرة إلى الدين الإسلامي الحنيف، الذي اعتبروه – عن جهل – غير قابل للإصلاح.

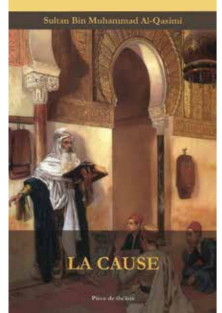
ولكن لحسن الحظ وجدت بعض الأصوات التي غردت خارج السرب، وبعض المبادرات التي دافعت عن الإسلام وعبرت عن روحه المتحضرة: كان هناك حدث افتتاح متحف الإسلام بقلب باريس بإسهام قادة الدول العربيَّة، بمن فيهم حكام الإمارات العربيَّة المتحدة، الذي كشف للأوروبيين حقيقة أن المسلمين سبقوا إلى فنون التجريد بمئات السنين، وأنهم أنتجوا قيم الجمال من خلال الخط، والتوريق، والزخرفة، والمعمار، والبستنة، والحلي، والفخار، فني عصور سادتها الظلمات. كما كان هناك مثقفون ومفكرون مسلمون ومسيحيون ولائكيون، كتبوا مدافعين عن الإسلام وناظروا في برامج مباشرة، موضحين بالأدلة كيف أن الجماعات المتطرفة لا تمت للإسلام بصلة. وبرزت أسماء عربيَّة تألقت في مجالات العربي من كل ذلك؟ أين هي نصوص الدراما العظيمة التي تؤرخ اللتاريخ المشرق للأمة العربيَّة والإسلاميَّة في مجتمع فرنسي يقدس المسرح ويعتبره رمزاً للتحضر والانفتاح وتقبل المختلف؟

من هنا جاءت فكرة ترجمة التراجيديا العربيَّة إلى لغة موليير، وانبثقت فكرة اختياري لنص «داعش والغبراء» بالذات ليكون مقدمة لهذا المشروع الطموح. وهنا أتوجه بالشكر الجزيل إلى كل القائمين على منشورات القاسمي، وعلى سعة صدرهم. ذلك أن ترجمة هذا









النص على قصره استغرقت مني شهوراً، لأن الهدف لم يكن ترجمة المعاني ونقل الدلالات، فهذا مطروح على الطريق، ولكن الغاية الأسمى بالنسبة لي تجسدت في الولوج إلى روح اللغة الشعريَّة لصاحب السمو الشيخ الدكتور سلطان القاسمي، ثم تشربها قبل إعادة كتابتها بشعريَّة فرنسيَّة لا تقل عراقة عن نظيرتها في اللغة

أنجزت الترجمة التي قام بمراجعتها جواد الديوري، الدراماتورج الفنان ذو الفرنسيَّة الأنيقة، كما قام بتذييل المسرحيَّة يوسف الريحاني، الفنان البصري والدراماتورج الخبير بالمسرح الفرنسي وتحولاته المعاصرة، وصدر العمل أخيراً في طبعة أنيقة في سنة 2019.

وكم كانت سعادتي غامرة، لأنني من خلال هذه التجربة تسنت لي فرصة نادرة لأتعمق أكثر في استكناه روح مسرح صاحب السمو وعلاقت بالتاريخ والجغرافيا، وكان ملتمسي الوحيد منحي المهلة الكافية لإنجاز هذا العمل الضخم. لقد تطلبت مني عمليَّة الترجمة الرجوع إلى العشرات من المصادر التاريخيَّة لموضوعات هذه الأعمال، مثل: «الحجر الأسود»، و«طورغوت»، و«الإسكندر الأكبر»، أو إلى القصص الدينيَّة والأراجيز الشعبيَّة كما مع مسرحيات: «عصام وعلياء»، و«النمرود»، و«شمشون الجبار»، وذلك لوضع القارئ الفرنسي في صلب الروح التراجيديَّة، وفي قلب الشرق النابض بالمرويات التي هي من عظمة الشرق. والنتيجة كانت جد مضية، إذ صدرت الأعمال الكاملة في حلة رائعة، وحسب علمي فقد مرضية، إذ صدرت الأعمال الكاملة في حلة رائعة، وحسب علمي فقد

نفدت، إذ لا أتوفر شخصياً سوى على نسختين يتيمتين، وأجدني عند كل لقاء فكري في حرج لعدم تمكني من تلبية طلبات الكثيرين بالمغرب للحصول على نسخة، بعدما تعذر عليهم ذلك بالمكتبات والمعارض المختلفة.

ندعو الله أن يسبغ على صاحب السمو الشيخ الدكتور سلطان بن محمد القاسمي نعمة الصحة والعافية، ويحفظه ذخراً وسنداً للشارقة ولكل العرب والمسلمين، وأن يحفظه عضداً وسنداً للثقافة والفكر على امتداد الوطن العربي والبلاد الإسلاميَّة.

كما أرفع ملتمسي للقائمين على الشؤون الثقافيَّة بالشارقة لتدارس مقترح تنظيم أيام دراسيَّة حول مسرح سموه بمختلف اللغات، يشارك فيه المترجمون والنقاد من العالم العربي وأوروبا، بهدف تعزيز جوهر هذا الأدب الدرامي العظيم، كجسر بين الحضارات.





#### تطور

السينوغراف وليد الزعابي أوضح أن «الأيام» باتت تشغل موقعاً بارزاً في ذاكرة المسرح العربي، وصارت رقماً يصعب تجاوزه، بفضل الدعم الكبير الذي تحظى به من صاحب السمو حاكم الشارقة، ولما تقدمه سنوياً من تجارب مسرحيَّة متطورة، وملتقيات فكريَّة ونقديَّة عديدة ومتنوعة وحافلة بالأفكار والمعارف، وبمشاركات نوعيَّة لأسماء محليَّة وعربيَّة مهمة.

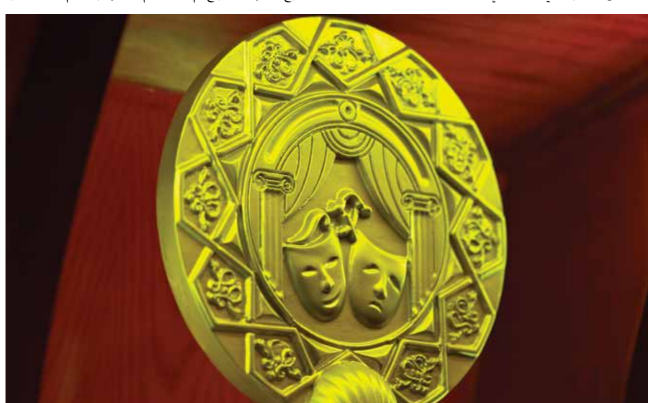
وذكر الزعابي أن أيام الشارقة المسرحيَّة في حالة تطور مستمر، ويتوقع أن تكون الدورة الحاليَّة معبرة عن حالة الرقى هذه، لاسيما أن هذه المنصة الفريدة قد راكمت الكثير من التجارب، مشيراً إلى أنها أسهمت في تمتين مكانة الإمارات في مجال «أبو الفنون»، عربياً وعالمياً، حيث إن واحدة من أهم ثمرات الحدث المسرحي الكبير هو تلك المشاركات لعروضه في العديد من الأنشطة والمهرجانات العربيَّة، التي بسببها حاز المسرح الإماراتي الكثير من الجوائز، وأضحت جميع الفعاليات العربيَّة في مجال «أبو الفنون»، تترقب

مشيراً إلى أن المشاركة في «الأيام» تمثل تحدياً كبيراً، كونها منصـة للتنافس على ابتكار أفضـل الأعمال المسـرحيَّة، وبقدر ما تمثل انطلاقة حقيقيَّة للعاملين الجدد في مختلف مفردات وعناصر المسرح، سواء الإخراج أم التمثيل أم السينوغرافيا أم كتابة النص،

ومنذ انطلاقتها في مارس 1984، صارت أيام الشارقة المسرحيَّة موعداً ثقافياً حافلاً بكل طموحات وخبرات المسرح الذي يراهن على الجودة والتجديد بالمضامين الرصينة والأساليب المبتكرة، ومن دورة إلى أخرى رسخت مكانتها وإمكاناتها، وغدت تظاهرة مسرحيَّة نموذجيَّة في صنع أجمل وأميز عروض ورؤى وتجارب وأجيال «أبوالفنون» في الدولة، والاحتفاء بها وتعزيز حضورها محلياً ودولياً.

لا تقدم «الأيام» العروض المسرحيَّة فحسب، فبرنامجها زاخر بأنشطة متنوعة تشمل المقاربات النقديَّة الحيَّة، والمنتديات الفكريَّة العامرة بالنقاشات التى تصدرها دائرة الثقافة ضمن منشوراتها لاحقاً، والورش التدريبيَّة التي يشرف عليها أساتذة من ذوي التجارب النوعيَّة، كما تحتفي في كل دورة منها بواحد من أبنائها بصفته الشخصيَّة المحليَّة المكرمة، إضافة إلى أنها تشتمل على تكريم للفائز بجائزة الشارقة للإبداع المسرحي، والفائزين بجائزة الشارقة للتأليف المسرحي، ويحضر في كل دورة منها العشرات من المشتغلين بالمسرح من كل أنحاء الوطن العربي، ويثرون يومياتها بمشاركاتهم ورؤاهم وخبراتهم، وتمتد بينهم في رحابها جسور مشاركة الإمارات، لأنها تحمل التميز والإجادة.

> نستطلع في ما يلي مجموعة من المسرحيين المحليين حول رؤيتهم لأيام الشارقة المسرحيَّة، بمناسبة حلول دورتها الرابعة والثلاثين، والأثر الذي أحدثته في المشهد.





وغير ذلك؛ فهي أيضاً تمثل ذاكرة لتعزيز المسيرة وتوثيقها بالنسبة لأولئك الذين برزوا فيها خلال السنوات الماضية.

ولفت الزعابي إلى أن «الأيام» لها تقاليدها ومرجعياتها، وهي تشجع الأعمال المسرحيَّة الهادفة في موضوعاتها، وفي أساليبها، ولذلك يحرص الجمهور على الإقبال على عروضها.

#### محط الأنظار

الكاتب والمخرج عمر غباش أكد أن «الأيام»، هي المرتكز الرئيس للحركة المسرحيَّة في الدولة، وتأثيرها يمتد إلى الحراك المسرحي في الخليج والعالم العربي كله، حيث ظلت الأنظار تتوجه دائماً إلى هذا الحدث الفنى الكبير، لاسيما أن هناك مشاركة كبيرة وواسعة من قبل الكثير من الفنانين الخليجيين والعرب ضيوفاً عليها، وهذا يمنح المناسبة بعداً مختلفاً وزخماً كبيراً، ويعطى الدافع لتقديم







عطاء إبداعي أكثر تميزاً، فالمشاركون في «الأيام»، يجب أن يكونوا على قدر التحدي، ويقدموا أعمالاً تليق بسمعتها وقيمتها.

وأوضح غباش أن السمعة المضيئة لـ «الأيام» تعود إلى الرعاية الكريمـة التي تحظى بها من لدن صاحب السـمو حاكم الشـارقة، الداعم الأول للمسرح، وصاحب الأيادي البيضاء على المسرحيين، وعلى الثقافة بوجه عام في الإمارات وعلى مستوى العالم العربي كذلك، مثنياً على الجهود التي تبذلها الفرق لتواكب كل دورة من «الأيام» بأفضل وأقوى العروض، مؤكداً أن استمراريَّة الحدث ساعدت في نشر ازدهار الثقافة المسرحيَّة، وارتقاء مستوى العروض، وزادت الإقبال الجماهيري.

"هذه (الأيام) هي الدعامة التي ينهض عليها المسرح الإماراتي، ولابد من المحافظة عليها وجعلها مستمرة ومتوهجة على الدوام»، هكذا تحدث المخرج عبدالرحمن الملا، وهو ضمن المشاركين في الدورة الحاليَّة، حيث أشار إلى أن هذه «الأيام المسرحيَّة» هي الأهم بالنسبة للفنانين في الدولة، لاسيما في ظل الرعاية الكريم لصاحب السمو حاكم الشارقة، وأوضح الملا أن سعادة كبيرة تظل تغمره في كل مرة يشارك فيها، لأن مجرد المشاركة في «الأيام»، مهما كان حجمها فهي بمثابة شرف كبير لكل فنان إماراتي. وكشف الملا أنه يشارك في الدورة الحاليَّة بتجربة جمعته بكاتب شاب يشارك لأول مرة، وهو عبدالله إسماعيل، وأن اسم العمل الذي سيشارك به هو «صرخات من الهاوية»، وهو يحمل في طياته الكثير من الرسائل الموجهة بطريقة جديدة وبأسلوب كتابة جميل أبدع فيه الكاتب الذي



#### عطاء مستمر

أما المخرج مهند كريم، فقد ذكر أن أيام الشارقة المسرحيَّة عـودت جمهورها على تقديم كل ما هو جديد ومثمر ومثر للساحة، حيث أصبحت لها حظوة كبيرة ومكانة في قلوب وعقول الجميع، سواء من المسرحيين أم جمهور «أبو الفنون»، وذلك لأهميَّة الأعمال المشاركة فيها، والأسماء الكبيرة من مخرجين وكتاب ومشاركين من كل أنحاء العالم العربي، حيث باتت «الأيام»، ترفد المهرجانات العربيَّة المختلفة بالأعمال المسرحيَّة المتميزة، مثلما حدث في جميع العواصم والمدن العربيَّة التي احتضنت المهرجانات المسرحيَّة



استطاع أن ينجز نصا مختلفاً، يتحدث عن الإنسانيَّة ويتناول الأخطاء التي يرتكبها البشر في حياتهم، واختلاف الخطأ في درجته عن الآخر، وما يعنى ذلك، مشيراً إلى سعادته الكبيرة بالمشاركة بهذا النص الجيد، وتلك الشراكة التي جمعته بالكاتب عبدالله إسماعيل. ولفت الملا إلى أن بروز كاتب جديد هو ضمن النجاحات التي

وذكر الملا أن المشاركين في «الأيام»، أمام رهان الإجادة والإتقان، لأن هذه التظاهرة لا تقبل غير الأعمال المتميزة التي تستلزم الكثير من الجهد، سواء من المؤلف أم المخرج أم الممثلين

وبقيَّة عناصر العرض المسرحي، كما أن المشاركين هم كذلك

أمام تحدى أن يقدموا لوناً أو شكلاً مغايراً لما قدموا في الدورات

السابقة، لذلك يظل الفنان في حالة عمل مستمر طوال العام ليقدم فكرة واشتغالاً مختلفاً، لاسيما أن المسرح نفسه ظل يتطور من فترة

وكشف الملاعن أن تجربته الجديدة التي سيقدمها مختلفة

ومغايرة تماماً من حيث الأسلوب التقنى الذي يعتمد على تقنية

«الفلاش باك»، وعلى كيفيَّة نقل بعض المشاهد من خلال جمل

حواريَّة وتحويلها إلى مشاهدات فيها نوع من التقنيات المسرحيَّة

ظلت تحققها هذا المنصة المنتجة الصانعة للنجوم.

إلى أخرى جهة الابتكارات وخوض التجارب الجديدة.

المتميزة في سياق البحث عن جديد.

ووصف كريم «أيام الشارقة المسرحيَّة»، بالحالة المتوهجة المنفتحة، حيث ظلت تقدم عروضاً تنفتح على جميع القضايا الاجتماعيَّة والثقافيَّة، بعروض تسافر إلى الماضي مصطحبة الموروث الشعبي، لتقدم للمتلقى ما يناسب بيئته وثقافته، وكذلك ظلت تقدم رؤى لقضايا تشغل بال الإنسان في الوقت الراهن، وهو أمر أسهم في النجاح الكبير الذي وجدته التظاهرة بوصفها منصة مختلفة لتقديم ممارسات مسرحيّة يقف وراءها بذل فكرى

ولفت إلى حالة الزخم الإبداعي والفني والفكري الكبير التي تصحب كل دورة، لاسيما على مستوى الأنشطة المختلفة، مثل تكريم الفنانين الذين قدموا عطاء متميزاً، وكذلك الندوات والسهرات الثقافيَّة، التي تشهد بذلاً فكرياً رفيع المستوى من قبل مفكرين لهم عربي. باع طويل في التنظير المسرحي، وهو أمر له أهميته الخاصة في البحث عن أفق مختلف، ورؤى مبتكرة للممارسات المسرحيَّة في

وأشار كريم إلى أن الجهور وجميع المشتغلين في المسرح يظلون في كل عام في حالة ترقب مستمر لاقتراب لحظة بداية «الأيام» بكل وشوق وحب، نسبة للمكانة الكبيرة التي تحتلها في قلوب المسرحيين في الدولة، والرعاية الكبيرة التي تجدها من حكومة الشارقة، وكذلك للصدى الكبير الذي تلقاه في المنطقة العربيَّة كلها، وذلك الأمر يضع على عاتق المشاركين فيها مسؤوليَّة وتحدياً من أجل تقديم الأفضل، وذلك بالفعل ما يقوم به المسرحيون المشاركون

في كل الدورات السابقة للمهرجان، التي تقف شاهدة على تقديم أعمال مسرحيَّة متميزة فيها الكثير من الابتكار والمغايرة، حيث استطاع أن يحفر أهميته البالغة خلال سنوات طوال من العطاء.

وكشف كريم عن مشاركته خلال هذه الدورة بمعيَّة فرقة مسرح دبا الحصن، وخلال فريق يضم أحمد أبو عرادة، ونبيل المازمي، وشريف عمر، وعبد الله الخديم، وزين زهير، وجاسم العرشي، وغيرهم من الأسماء، حيث يلتقون جميعاً في عمل بعنوان «جر محراثك فوق عظام الموتى»، وهو مستوحى من رواية للروائيَّة البولنديَّة الحائزة لجائزة نوبل للآداب أولغا توكارتشوك، وهي رواية مشهورة جداً وقدمت على الكثير من مسارح العالم، وهذه هي المرة الأولى التي تقدم فيها بهذه الصورة وبهذا الإعداد وعلى مسرح

«أبرز المنصات المسرحيَّة في العالم العربي»، هكذا تحدث المسرحى عيسى كايد عن «أيام الشارقة المسرحيَّة»، مشيراً إلى أنها ظلت تقدم الكثير من العطاء للحراك المسرحي منذ تأسيسها عام 1984 برعاية صاحب السمو حاكم الشارقة، الذي كان ولا يزال داعماً رئيساً للفنون والمسرح، ومنذ تلك اللحظة أسهمت في تنمية الحراك المسرحي الإماراتي والعربي من خلال الاحتفاء بالفرق المسرحيَّة وعرض الأعمال الفنيَّة التي تعكس قضايا المجتمع والتاريخ والتراث العربي.



ويلفت كايد إلى ما قدمته «الأيام» على المستوى المحلى من دعم للحركة المسرحيَّة الإماراتيَّة، حيث أتاحت الفرصة للفرق المسرحيَّة المحليَّة لتقديم إبداعاتها أمام جمهور واسع من النقاد والجماهير. كما أسهمت في اكتشاف وصقل المواهب المسرحيَّة، سواء من حيث التمثيل أم الإخراج أم الكتابة المسرحيَّة، وعززت فيمة المسرح بوصفه أداة فنيَّة وثقافيَّة هادفة.

أما على مستوى الخليج والعالم العربي يقول كايد فقد أصبحت منصة مرموقة للحوار الثقافي والفني، حيث تستضيف سنوياً نخبة من المسرحيين العرب، مما يعزز تبادل الخبرات والتجارب الإبداعيَّة. وأوضح كايد أن أيام الشارقة المسرحيَّة لعبت دوراً محورياً ومركزياً في تطوير المسرح العربي والدفع بــه إلى الأمام، وإعادة نهضته وإيقاظه من سبات طويل، وذلك عبر الورش والندوات النقديَّة التي تقدم دراسات متعمقة حول العروض المشاركة، مما يثري الجانب المعرفى والنقدى لدى المشاركين، وكذلك من خلال تكريم رموز المسرح، ما يحفز الفنانين الشباب للسير على خطى كبار المسرحيين. وكشف كايد عن مشاركته في الدورة الحاليَّة مخرجاً من خلال

عمل يحمل اسم «عرج السواحل»، لمسرح أم القيوين الوطني، تأليف سالم الحتاوي، حيث إن العمل يصب في قلب التوجه نحو التراث ويستلهم حكاية شعبيَّة تعكس جزءاً من الهويَّة والتاريخ المحلى، وهو يتمحور حول شخصيَّة «عتيج»، الشاب الذي تأثر ببطولات جده الأسـطوريَّة، ويحاول السـير على خطاه في البطولة والمجد، حيث إن العمل حافل بالقيم العظيمة، ويتضمن الكثير من الرسائل المهمة الملهمة والجديرة بالتأمل والوقوف عندها كثيراً.

ويشير كايد إلى أنه ومن خلال قصة العمل، يهدف إلى استكشاف تأثير التراث الشفهي والقصص الشعبيَّة على الأجيال الجديدة، وتسليط الضوء على أهميَّة الهويَّة الوطنيَّة في المسرح المعاصر، لافتاً إلى أن مشاركته هدفت بشكل أساسى إلى إبراز الحكايات الشعبيَّة مصدراً للإلهام الفني والثقافي، وتسليط الضوء على دور المسرح الإماراتي في الحفاظ على التراث، وتطوير تجربة الإخراج من خلال المشاركة في منصة مرموقة مثل «أيام الشارقة المسرحيَّة»، التي لولاها لأصبحت مثل هذه الجهود والتوجهات في الفعل المسرحي غير ممكنة، أو شديدة الصعوبة، حيث تتيح هذه المنصة المتفردة الابتكار وصنع تجارب جديدة ومختلفة.

#### مدرسة

"المتنفس الأكبر والمحرض على الإبداع والتطوير»، بتلك الكلمات قدم الممثل والمخرج إبراهيم سالم ما يشبه المرافعة عن مكانة ودور «أيام الشارقة المسرحيَّة» في مجال «أبو الفنون»، على المستوى المحلى وفي منطقة الخليج والعالم العربي بصورة عامة،



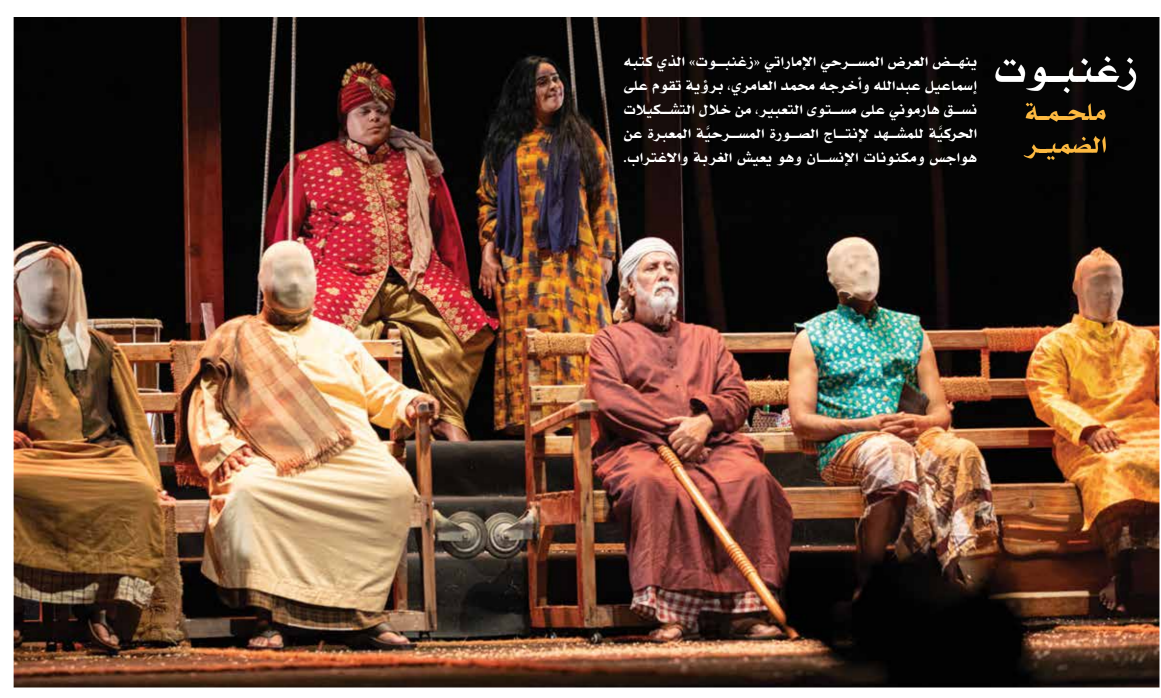
وقال سالم: «أيام الشارقة المسرحيَّة هي مسابقة يفوز فيها الجميع، فمجرد المشاركة أو الحضور أو الوجود في عروضها وأنشطتها هو فوز ما بعده فوز»، مضيفاً أن جميع فنانى الدولة يعدون أنفسهم من خريجي هذه المدرسة المسرحيَّة التي تعد جسراً رابطاً بين المسرحيين الجدد وأصحاب الخبرات.

وتوجه سالم بعبارات الشكر والتقدير والإعزاز إلى صاحب السمو حاكم الشارقة، على استمراريَّة «الأيام» التي باتت من أكبر المنصات المسرحيَّة في الوطن العربي إن لـم تكن أكبرها، وذلك بفضل الدعم الكبير من سموه مادياً ومعنوياً، فقد صنع صاحب السمو حاكم الشارقة حالة مسرحيَّة متوهجة ومتكاملة تضم المسرحيين من كل أنحاء العالم العربي، الذين يفدون إلى الشارقة ضيوفاً ومشاركين في الندوات المختلفة، ويقدمون جهوداً نظريَّة تسهم في تطوير المسرح.

وكشف سالم عن مشاركته في الدورة الحاليَّة ممثلاً، من خلال عمل بعنـوان «علكة صالح»، من تأليف على جمال، وإخراج حسـن رجب، والعمل هو عبارة عن صرخة تحمل معانى القيم التي تعلمناها جيــلاً بعد جيل، وتناجي ورح الحياة، مشــيراً إلى أنه يلعب دوراً في المسرحيَّة هو أقرب للراوي.

وذكر سالم أن «الأيام»، ستظل دائماً موعودة بالأعمال الراقية والمختلفة، لأنها لا تقبل غير ذلك، فهي تحرض المشاركين على التنافس من أجل تقديم أجمل وأفضل ما لديهم من إبداع، كل في موقعه، من حيث الإخراج، أو الكتابة المسرحيَّة، أو التمثيل والأداء، أو بقيَّة عناصر العرض المسرحي، وهو الأمر الذي يجعل هذه المنصة تتطور نحو الأفضل في كل حين.

الحماس يبدو كبيراً لدى المشاركين خلال نسخة العام الحالى، مما يبشر بدورة عامرة بالألق والإبداع الذي يليق باسم الاحتفال المسرحى الكبير.



#### ریاض موسی سکران أستاذ جامعي وناقد مسرحي من العراق

وذلك عبر اقتراح أبجديّة سينوغرافيّة لبناء صور وتركيب مشاهد مسرحيَّة تقوم على معايير ضبط هارموني عال، تتجلى فيه الدلالات المسرحيَّة المنتجـة لمعان مفتوحة على سياقات جماليَّة ينقلها ووحشيتهم التي يمارسونها لتحقيق مآربهم.

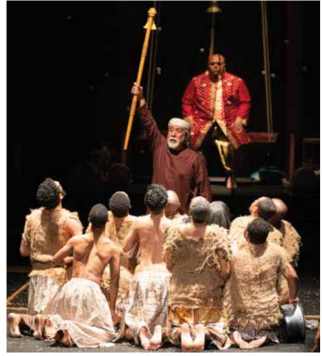
المؤلف من واقع الحياة اليوميَّة المعيشـة، إلى واقع افتراضي جديد قائم على صناعة «الوهم المسرحي»، ثم يعود ليقلب المعادلة، حيث الانتقال المعاكس من لعبة الوهم المسرحي إلى الواقع اليومي المعيش، الذي تتجلى فيه هواجسنا، ومخاوفنا، وقلقنا، وتوجساتنا، ومحاذيرنا من الاستسلام للدخلاء، مهما كان انتماؤهم أو نواياهم ومآربهم، فضلاً عن وسائلهم التي تكشف عن حقيقة أطماعهم

العرض الذي قدمته فرقة مسرح الشارقة الوطني منذ مدة، يتصــدى لإحدى القضايا المصيريَّة في حياة الشـعوب، وهي قضيَّة «الاحتلال» وما يجرّه من نتائج وخيمة على مجمل أنساق الحياة، ويترك آثاره الوحشيَّة على شتى أساليب عيش الإنسان، وهو يعمل على تحطيم آماله وأحلامه وأمنياته، وانتهاك كل خصوصياته وسلب إرادت، إذ يقدم العرض فرضيته عبر شريحة اجتماعيَّة تعيش في بلدة يكابد أهلها قسوة الجوع والقحط، الذي دفعهم لأن يتقاتلوا

فيما بينهم للحصول على لقمة العيش، حتى ولو كانت «زغنبوت»، هذا الواقع القاسى دفع أهل البلدة لقبول وتبنى سلوكيات غريبة على واقعهم وعرفهم الاجتماعي، فصار النزوج يدفع زوجته للعمل خادمة، والأب يحلق رأس ابنته لتتوارى خلف هيئة صبى لدفعها للعمل، والابن يسعى للخلاص من والده حيث أصبح عبناً عليه.

وهكذا يتكشف الصراع وهو يعصف بمجمل مفاصل الحياة الاجتماعيَّة، فالجوع قاس، وهو يكتسح مثل «تسونامي» مجمل مفاصل الحياة، ليمتد ويتشعب إلى صراع أخلاقي ونفسي وفكري، صراع راح يهز القناعات والثوابت والقيم الراسخة، فتهتز معه بنية المجتمع، ليتكشف حجم خراب النفوس تحت ضغط وقسوة المسغبة، وما يسببه من خراب في داخل الإنسان (الذات)، وخراب في خارجه (المجتمع)، هذا الخراب والأزمات والتصدع الذي أصاب البنيـة الاجتماعيَّة في هذه البلدة، وجعـل المجتمع يعيش في حالة ضعف نفسى وانهيار ذاتى وارتباك في منظومة العلاقات والأواصر، حفز أطماع «المحتل»، مستغلاً بعض علاقاته ومصالحه المتبادلة التي تربطه بتجار البلدة، لا سيما وأنه يمثل مصدر تسليف الأموال لأحد أكبر رأسمالييها من (الدواس/ النواخذ)، فدفعته رغبته في الاستحواذ والسيطرة على البلدة وأهلها، مستغلاً حالة الإنهاك وارتباك المنظومة القيميَّة التي تسبب بها الجوع.

ويشتبك النص درامياً عبر حوارات شخصياته، مع محمولات المعنى المتحصل من الآيات القرآنيَّة، وبعض الأمثلة، والمقولات، والأغنيات الشعبيَّة الموروثة والمتداولة على ألسنة الناس، التي







عـززت من الرصيـد الدرامي للنص، الذي اسـتهدف تكريس حالة المواجهة مع المحتل من جهة، والتمسك بالرمق الأخير لثوابت وأسـس الحيـاة الاجتماعيَّة، ويؤكـد في الوقت نفسـه حالة الطهر الروحي، وصفاء النوايا، والتجلي الإنساني، التي يعيشها أهل البلدة الذين دخلوا مواجهة فرضتها عليهم الظروف القاهرة، وكان امتحاناً لإرادتهم وحكمتهم وتمسكهم بالثوابت والقيم الراسخة في بنية المجتمع، على الرغم من اهتزاز بعض القناعات عند فئة من أهل البلدة. وهكذا من خلال توالى سلسلة الأحداث المتداخلة عضوياً مع أبعاد الشخصيات ونواياها وخططها، ومع طبيعة الحدث الرئيس الـذى تمحورت حوله مجمل الأحداث الفرعيَّـة التي راحت تتلاحق عبر نسيج درامي هارموني منسجم، حقق العرض حالة من الإقناع عند المتلقى، وخلق فعل التواصل مع مجمل مشاهد العرض التي

وبما أن الفضاء المسرحي يقترن بمنظومة من القيم الجماليَّة على اختلاف العصور والأزمنة، ذلك لأن هذا الفضاء دائم الارتباط بالمعنى الخلاق للتعبير عما يود الإنسان أن يقول، أو يرغب بالكشف عنه، فالفضاء المسرحي يُعدّ روحاً ورمزاً مستمراً لعقليَّة من ينتجه.

وجد فيها ذاته تتعرض إلى هذا الامتحان القدري القاسى.

من هنا لن نستغرب الحديث عن أفق وعمق أيديولوجي في هذا السياق، وكأننا نتحدث بمرجعيات نستعيرها من سجالات امتدت منذ الأبجديَّة الأولى للنشوء، وعبرت الأزمنة والأمكنة لتتجدد باستمرار، في وخلال، سياقات اجتماعيَّة وثقافيَّة متعددة.

ولأن الفضاء المسرحي في عرض «زغنبوت» يمثل ويعكس ويكشف «الكيفيَّة» التي عبر بها المخرج عما يفكر به، وما يريد أن يقوله ويتمثله ويراه، كما ينبغي أن يكون، فذلك يعنى أنه يقدم خطاباً بوساطة لغة تشكيل الفضاء المسرحي، وهي لغة تمتلك أبجديتها ومفرداتها وأدواتها وعناصرها وشعريتها الخاصة، وهارمونيتها التي تتماهي إلى حد كبير مع «كيفيَّة» كتابة النص المسرحي، مع اختلاف في مفردات هذه اللغة وقواعدها وصياغاتها البلاغيَّة، التي تنتج عنها شعريّة خاصة، فهي إذن كتابة، بكل ما تعنيه الكتابة من معنى، كتابة لها أبجديتها الخاصة، التي تحمل دلالاتها المنفتحة على مدلولات تحلق في فضاءات معنى العرض وآفاقه الـــتأويليَّة، كتابة تمتلك مفرداتها وقواعدها وقوانينها ونظمها، فكانت عمليَّة التشكيل السينوغرافي في العرض هي كتابة في الفضاء المسرحي ضمن هذه المعطيات، وهذه الكتابة، بما تمتلك من مفردات وصياغات جماليَّة،

تحفل بأبعاد شعريَّة خاصة، مثل الرقص، والضرب على الأواني والقدور، وصوت الحبوب الـ «زغنبوت»، وتداخل ذلك كله مع حركة الممثلين، كشف عن حجم المعاناة، فضلاً عن المفردات التشكيليَّة المتمثلة بقطع أزياء وملابس أهل البلد وقد صنعت من قماش الخام الرخيص، والمزج بين الموسيقى الشعبيَّة الإماراتيَّة وموسيقى هجينة الملامح، وإن كانت روحيتها تميل إلى الأنفام الهنديَّة في بعض سماتها الإيقاعيَّــة واللحنيَّة، فضلاً عن تعدد اســتخدامات الديكور الـذى تصاحبه بعـض التلوينات التشكيليَّة للضـوء. كل ذلك حمل مدلولات محسـوبة بدقة، ومقننة ضمن اشتراطات وضوابط التعبير المسرحي ونظامه العلامي، مما ضمن وصول الرسالة إلى المتلقي، مع تحقيق مبدأ تجنب سوء الفهم.

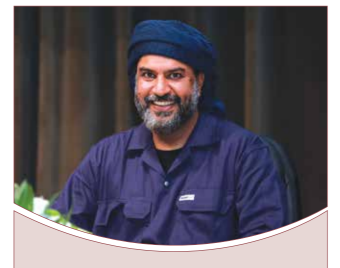
إن عمليَّــة الكتابة بالفضاء مثلت نصــاً موازياً في هذا العرض، وكانت كتابة على كتابة، ذلك لأن الفضاء المسرحي في العرض يهضم كل ما سبقه من ممكنات وتجليات وتصورات ورؤى، مثلما يهضم ما نحن عليه، بوصفنا متلقين، من تنوع واختلاف، وتغير وثبات، وهواجس وأحلام، ورؤى وتصورات، وهذه التنويعات الذهنيَّة والحسيَّة والماديَّة للفضاء، هي التي أضاءت الطريق أمام محاولاتنا ومقترحاتنا للإجابة عن أسئلة العرض المتوالدة وصولاً إلى مقتربات المعنى والجوهر الذي يسعى إليه خطاب العرض.

من هنا جاءت سينوغرافيا العرض وهي تحمل أبجدياتها في تشكيل المعنى والهدف الذي يسعى النص ومن ثم العرض لتحقيقه، فكرة ومضموناً، تعززها المشاهد الحركيَّة للرقصات، وأداء المجاميع، وحركة الممثلين المتعاضدة مع مفردات السينوغرافيا، قد كشفت بمجملها عن مضامين الرسائل التي حملتها فكرة العرض الأساسيَّة. الرسالة التي قصدها القائمون على العرض، وسعوا إلى تحقيقها، أصابت هدفها بدقة وتركيز، وهي رسالة تحذير وجرس إنذار، فعلى الجميع الحذر واليقظة والانتباه للطامعين، والمتربصين،



والانتهازيين، على اختلاف أشكالهم، وصورهم، وأقنعتهم، ومسمياتهم، الذين يستغلون حالات ضعف الشعوب واشتداد أزماتها، واهتزاز بعض قناعاتها وثوابتها الوطنيَّة، وهي رسالة تنطلق من رصيدنا الشعبي، وتستلهم من تراثنا الحضاري أنماطاً محدثة في التعبير والطرح، ف «زغنبوت» عرض مسرحي يروي ملحمة صمود

ولعل ما يمتاز به الكاتب إسماعيل عبدالله، هـو قدرته على استلهام تراثنا الشعبي، وكيفيَّة تشكيله في نص درامي يأخذ شكل الملحمة، فجاءت مسرحيَّة «زغنبوت» أقرب ما تكون إلى الملاحم الشعبيَّة التي تحكى قصة كفاح شعب ضد الطامعين.



محمـد العامري (مواليد 1971) مخرج وممثل وكاتب مسرحي إماراتي، عضو فرقة مسرح الشارقة الوطني، بدأ مسيرته مع «أبو الفنون» أواخر ثمانينيات القرن الماضي، ويعد من أبرز مخرجي المسرح في الإمارات خلال العقد الأخير، حازت أعماله العديد من الجوائز في مهرجانات محليَّة وعربيَّة، وأعماله التي توج من خلالها بجائزة أفضل إخراج بأيام الشارقة المسرحيَّة، هي: «اللوال»، تأليف إسماعيل عبدالله (2006)، و «تراب»، تأثيف محمد العامري (2010)، و «لا تقصص رؤياك» تأليف إسماعيل عبدالله (2015)، و «المجنون»، إعداد قاسم محمد (2018)، و «سيمفونيَّة الموت والحياة»، تأليف إسماعيل عبدالله (2020)، وللكاتب نفسه «رحل النهار» (2022)، و «زغنبوت» (2023)، و «كيف نسامحنا» (2024).



قدمـت فرقة «يزن» أخيـراً عرضها المونودرامي «ترانزيت طرابلس» على خشـبة المسـرح الفلكي بالجامعة الأمريكيَّــة في القاهــرة، بتوقيع المخرجــة اللبنانيَّة كارولين حاتــم، واقتبس العرض فكرته الأساســيَّة من رواية «Transit» للكاتبة الألمانيَّة آنا زيجرس (1900 - 1949) التي صورت وقائع رحلة هروب شاب فرنسي في العشرينيات من العمر من معسكر نازى.

> منار خالد ناقدة مسرحية من مصر

تقدم المسرحيَّة اللبنانيَّة عن طريق «المونودراما»، حيث ممثل وحيد على الخشبة «جوزيف عقيقى»، يقوم برواية مأساة الآلاف من الشعوب النازحة، عن طريق سماعه فجأة خبر غرق المركب الـذي كانـت عليه حبيبته. فيحـاول أن يعرف إن كانـت حبيبته قد غرقت فعلاً. ومنها يبدأ في رواية حكايته، منذ نزوحه من سوريا إلى بيروت، وصولاً إلى طرابلس، في استعادة آنيَّة لماضيه، محاولاً الاستقرار الضائع، الورقى الهش.

إيجاد حبيبته فيه، وفي الوقت نفسه إيجاد الكثير من الشخصيات الأخرى أثناء رحلته، ومحاولة الإجابة عن أسئلة الأمان، والاستقرار، والوطن، والحب.

بداية يمثل اختيار المونودراما في ذاته اختيار دقيق، يعبر في قراءته الأولى عن الوحدة الواضحة من رواية مأساة النزوح، حيث مفارقة البلاد ومواجهة مصير غير واضح المعالم بعد، لتكون الوحدة سمة متأصلة وواضحة على مستوى الصورة، لذا تم تشكيل فضاء خاو من الديكورات، كل ما يحويه مجموعة من المراكب الورقيَّة المُلقاة بعشـوائيَّة على الخشبة، في استعارة للنزوح عبر البحر، وحلم



والتقلبات، يحلم معها بحياة روتينيَّة عاديَّة، ولم يتمكن من الحصول عليها بسبب حادثة المركب المذكورة في البداية.

تقدم كارولين بعرضها رحلة بها الكثير من آمال الوصول، من دون تحقيقه، وكذلك من دون نهاية مأساويَّة كاملة، بل هي حالة وقوف يتبعها رحيل، تتبعها حركة، يتبعها يأس، وهكذا من تنقلات



وذلك بجانب مستويات خشبيَّة بسيطة، يستخدمها الممثل للتنقل بينها والوقوف عليها تارة بصفتها محطات البلدان، وتارة كأسـرَّة أو

ترابيـزات، وتارة للتنقل بين الشـخصيات وبعضها بعضاً، حيث يقدم الممثل أكثر من شخصيّة في العرض، يشغل بها فضاء الصورة

الفارغ عن عمد، فيتنقل بالأداء بين أصدقائه، «هيثم» في البداية ذلك المثقف طالب اللجوء لفرنسا، الذي يمكن البطل من الوصول

للروائي «رامز سليمان» عن طريق المصادفة، بوساطة إرسال

خطاب إليه، يكتشف البطل من خلاله أن رامز انتحر بسبب يأسه من العودة لبلاده، ورفض دور النشر التعاون معه في آخر أعماله، وتخلى زوجته عنه، ومنها إلى الوصول لحقيبة رامز الخاصة، ليجد بها روايته الأخيرة التي يرى فيها نفسه ويقرأ من خلالها حاله، يتعلق بها برغم أنه لم يجد يوماً في القراءة ملاذه، ويكتشف أن الكاتب توفى قبل إنهاء فصلها الأخير، ومنها لرحلة أخرى إلى طرابلس

حاملاً بطاقة هويَّة جديدة باسم مستعار «أدهم جرجور» يكتشف

فيها أنه هو الاسم الحقيقي للروائي، وأنه ربما سيصبح هو ورامز

شخصاً واحداً، ثم لرحلة حب جديدة في طرابلس نفسها ولقائه ب

«جنيى» وأصدقائها الذين يريدون النزوح من طرابلس إلى قبرص،

باحثاً عن الحب بها، يريد الاستقرار معها بعد كثير من النزوح



الحالة مع كافة اختياراتها الدقيقة المقصد الدرامي والشعوري، ولكن، ربما وجود الموسيقي على الخشبة أخل بحالة الوحدة التي سعى العرض بكل عناصره أن يؤسس لها، بالتأكيد هو غير موجود في البنية الدراميَّة، ولا مشترك بالأحداث، لكنه على مستوى تكوين الصورة، وجوده في الخلفيَّة يقلل من حالة الوحدة، وربما يشعر البعض أن هناك أنساً بسيطاً للبطل حتى وإن كان على هيئة موسيقى، بينما لو فقط تم استدعاء الموسيقى من الخلفيَّة لكانت اندرجت تحت بند الاستدعاءات كافة التى يتمكن البطل من تحقيقها على الخشبة بمفرده، وترادفت كلياً مع الغرض الأولى من العرض.

محدودة من البراح، ولكن بين شخصيات متخيلة وأخرى يرمز إليها وأخرى مرئيَّة كلياً مثل شخصيَّة الحبيبة، فقد العرض في مناطق

الحكاية من وجهة نظر صاحبها، عن طريق العودة إلى الوراء، أو استدعاء الحكاية بعد انتهائها، وكأنه بشكل ما حقق هدفه، بأنه يكتب رواية مثل رامز، ويكملها للنهاية، برغم وصفه لذاته طوال العرض بأنه لم يتمكن من ذلك، أما على مستوى السرد فتحقق «الأنا الساردة» للبطل عنصري شغل الفراغ والخيال لخدمة الاختيار الأهم «المونودراما» حيث إعطاء مساحة براح في الحركة وتقديم الرقصات وبلورة مشاعر الحزن والفرح، وبلورة قصديَّة الوحدة، وفي الوقت نفسه محاولة رسم الشخصيات الأخرى بين أذهان الجمهور فقط بمجرد ذكر لزمتها من قبل الممثل، بجانب اللعب بعنصرى «الزمان والمكان» حيث الحكى من الماضى، وتجسيد الشخصيات وبالتأكيد ذلك التماس في الاختيار للشاعر السوري الشهير، لتثرى في الحاضر، والتنقل بين الفضاءات بين طرفة عين وأخرى، يكسر تلك الحدود الدراميَّة، وكذلك ليحقق التداخل الكامن بالشخصيَّة، ويحقق أيضاً جذباً فعالاً لإيقاع العرض، بجانب اللعب بماهيَّة «أنا السارد» بين وعى الشخصيَّة بعد انتهاء الرحلة، وسذاجتها أحياناً، الشخصيات المذكورة أساسيَّة، وأخرى ثانويَّة، أمثلة صاحبة الفندق وتخبطاتها أثناء الوجود في الموقف المذكور.

وعلى ذكر الإيقاع، حضر على الخشبة أيضاً الموسيقي «ربيع جيلي» للعزف الحي على الخشبة، لكي يكمل اللحظات الخاصة التي تحتاج إلى موسيقي، حتى المؤثرات الصوتيَّة البسيطة، حين كان يذكر البطل أن هناك رنة ما تدور برأسه، ليثبت فيها جيلي نغمة معينة من الموسيقي، تتسق مع رنة الرأس والأفكار بداخلها، بجانب استخدامه لبعض المقطوعات المُسجلة لقصائد «نزار قباني»

ومثلما تم اختيار عنصر المونودراما أداة جماليَّة وموضحة بشدة

لحرفيَّة الممثل، بجانب كونها مُدللة درامياً بوضوح على الوحدة وآلام

النزوح، تم أيضاً اختيار عنصر «الحكى» للسبب نفسه، حيث رواية



عدة ليس فقط على مستوى الشخصيات، بل أيضاً على مستوى

الشعور، لتأكيد حالة الوسط التي تريد أن تقف فيها الشخصيّة

الرئيسة بشكل مستمر، التي يؤكد عليها اختيار عنوان العرض وما

يحمله معنى «الترانزيت» من منطقة وسيطة لا وصول نهائياً فيها.

أسطورة إيكاروس، حيث ذلك الشاب الذي حلق قريباً من الشمس

بجناحين من ريش وشمع، فذاب الشمع بفعل حرارتها الآتونيَّة، فهوى

الشاب في البحر ومات غرقاً، ليظهر عقيقي منذ بداية العرض

تلازمه قطعة إكسسوار عبارة عن أجنحة، وهي بمثابة «موتيفة»

للأسطورة المذكورة، وبالتأكيد لدافع الطيران والتحليق، وما يحمله

كل منهما من دلالات نحو التحرر والانطلاق، لكنه على النقيض

يستخدمها غطاء وليس وسيلة طيران، بشكل متخاذل للأجنحة،

متراجعة عن تأدية دورها الطبيعي، لكن يتم استخدامها في لحظات

الأمل، بعد قراءته للرواية، وبعد لقائه بحبيبته، كأنه لم يتخل قط

عن حلم الطيران، وهدف الوصول غير المتحقق، بجانب أنها تفسر

وبشدة تعدد البلدان التي يتوافد عليها محاولاً إيجاد حيوات مختلفة

بها، وذلك بجانب استخدام قمصان من تغيير الملابس للتنقل بين

لرامز، وتلك التغييرات والتنقلات الصوتيَّة التي يتمتع بها الممثل

ليكون قادراً على وصف الحكاية كاملة بمفرده، مع رسم خطوط

الحركة التي توضح أن الحوار يدور بين شخصيتين أو ربما أكثر،

وخفة الحركة وسرعة التنقل بين المستويات لدرجة تجعل المتلقى

يستشعر وجود أكثر من شخصيَّة بالفعل على الخشبة، من دون وجود

رحلة عن الأمل واليأس، يستأنفها العرض المسرحي على غرار





بعينها عنصر الخيال، الذي أبرم عقده الأول مع الجمهور من خلاله في رسم ورؤية الشخصيات.

لكنه لم يفقد على أي حال مشاعر الحب واليأس والأمل والرغبة



كارولين حاتم هي مخرجة مسرحيّة وممثلة ومصممة رقصات، حصلت على ماجستير الفلسفة وتخصصت فيما بعد في الرقص والمسـرح، كان أول أعمالها مسـرحيَّة «البيت» ونالت عنها جائزة أفضل ممثلة وأفضل نص في المهرجان الوطني للمسرح اللبناني في 2012، وفي 2022 اقتبست مسرحيَّة «العادلون» لألبير كامو. كما فازت بجائزة (Grand prix de la méditerranée) عن قصصها القصيرة. ومن أهم أعمالها السينمائيّة فيلم «قصة ثوان» (2012) و»إنسان شريف» (2011) و»الخادمون» (2017) والفيلم الوثائقي «لحظة أيها المجد» (2009).



فرقة مسـرحيَّة تبحث عن نص لتقديمه إلى الجمهور. المدخل الأسـهل والأكثر احتواءً لملايين الموضوعات التي يمكن طرحها ارتجالاً، سهولة تحمل عبء صعوبتها في الوقت نفسه بسبب كثرة تعاطى المسرحيين معه، فصار الفيصل في طبيعة المحتوى الدرامي، وحساسـيَّة الدخول والخروج بين الواقع والدراما. محاولة جديدة يخوضها محمد عبدالرحمن الشافعي بإخراجه عرض «بلاي- play» تأليف سامح مهران، وإنتاج فرقة مسـرح الغد التابعة للبيت الفني للمسرح.

#### باسم صادق ناقد مسرحي وإعلامي من مصر

بشخصياتهم الحقيقيَّة يدخل الممثلون الواحد تلو الآخر إلى فضاء قاعة المسرح، إيذاناً بموعد بدء البروفة اليوميَّة، خمسة ممثلين وممثلتان، يتناقشون بحثاً عن نص سريع ينقذ ما يمكن إنقاذه بسبب غياب مفاجئ لمخرج الفرقة، الذي فضل السفر من دون مراعاة اقتراب موعد بدء الموسم المسرحي. بين أربعة نصوص شكسبيريَّة تدور السجالات والتفضيلات. لا تسير البروفة بانسيابيَّة، بل يعكر صفوها دائماً حارس المسرح الذي يتمرد على ما يقدمونه، ويراه بلا فائدة، فيقتحم عملهم بين الحين والآخر ويتجاوز حدود عمله ساخراً مرة، ومعلقاً مرات، لدفعهم إلى إنهاء البروفة أملاً في

العودة إلى منزله مبكراً. «قدموا حاجة تنفع الناس»، جملة الحارس التي غيرت تفكير أفراد الفرقة، وجعلتهم يستقرون على تقديم عمل يرصد معاناة الأسرة وانزلاقها في هوة سحيقة من الزيف والتشوه.

بهذه المعطيات صاغ المخرج دراما العرض في فضاء تغلفه ديكورات عبارة عن منضدة اجتماعات، وكراس، وقطع الموتيفات المتناثرة تعبيراً عن حالة ما قبل اكتمال العرض، ولكنها في الوقت نفسه مطعمة بقطع «البازل» و «البانوهات» المفرغة ذات التشكيل المتداخل غير المكتمل، بألوان الأبيض والأسود، بينما تتدلى شاشة العرض السينمائي في عمق القاعة بإطار مرسوم، عبارة عن قطع لعبة الدومينو، وهي صياغة تشكيليَّة صممتها دينا زهير، توحي بمحاولة توريط المتفرج في استكمال الصورة الدراميَّة للشخصيات، والمشاركة في الأحداث، وهي الفكرة ذاتها التي لجأ إليها المؤلف

في نصه الأصلي في مشهد رقص الابن وصديقه في «الديسكو»، بينما تخلى عنها المخرج في نص العرض، مكتفياً بمرور الممثلين بين أماكن الجلوس - اتخذت وضعيات غير منتظمة أيضاً - وكأنهم يمرون بين تلافيف عقله.

في هذا الفضاء تأرجح الممثلون بين الواقع والخيال من دون أن يتخلى كل منهم عن أحلامه الشخصيَّة الحقيقيَّة، فبدت الشخصيات الدراميَّة في حالة تماس وجداني معهم بين الحين والآخر.

أسرة مصريَّة عاد عائلها «عبدالتواب» من إحدى دول الخليج خائفاً وحريصاً على ما جمعه من ثروة خلال سنين الغربة الطويلة. زوجـة تتجرع مرارة هجره لها، وتحاول أن تعوض ما ضاع من زهرة شبابها بأن ينفذ الأب رغبات ابنه الباحث عن الهجرة هو الآخر، وترى أن الحل في تسجيله بأحد الأندية لكي ينخرط «منسى» الابن الشاب مع أصدقائه في النادي، بدلاً من التفكير في الهجرة أو الانزلاق مع أصدقاء السوء، «مشعل» الصديق الصدوق لمنسى الذي لا يملك سوى صورة اجتماعيَّة ذهنيَّة مزيفة أمام العاملين في «الديسكو» الذي يرتاده مع صديقه، باعتباره من الأثرياء، «هدى» الجارة الحسناء التي مات زوجها من دون أن يترك لها شيئاً وتبحث عن زوج ثرى ينتشلها من الضياع، «بحر» الجد الإسكندراني أو والد الأم الذي يعيش في ذكرياته الماضية مع زوجته المتوفاة رافضاً

فكرة غيابها بالمرة، بالإضافة إلى «خميس» حارس المسرح الذي وظفه المخرج في الربط بين مشاهد الواقع والتمثيل، مرة ليكسر سخونة المشهد وقتامته بتدخلات كوميديَّة ساخرة، ومرة باحثاً عن فرصة لمشاركتهم التمثيل، ومرة معلقاً على الأحداث تعليقاً يكشف لهم مناطق مجهولة في علاقات الشخصيات ببعضها بعضاً، ولكنهم دائماً يرون فيه الحارس الجاهل.

يختلط الوهم بالحقيقة بين ثنايا العرض، وتتصاعد الأحداث وصولاً إلى ذروتها بموت الحاج عبدالتواب بعد وقوع لافتة مكتب المأذون على رأسه لترديه فتيلاً، وهنا تكتشف الأم أنه تزوج من جارتها هدى طمعاً في استغلال عضويتها في النادي، بأن يشترك وأبناؤه عن طريقها توفيراً لدفع اشتراك جديد باهظ الثمن، ولكنـه يموت قبل أن يطلق الجارة اللعوب، فتصبح شريكة أسرته في ميراثهم.

بذكاء أضفى المخرج على لعبة الوهم والحقيقة بعداً أكثر عمقاً وثراءً، حين لجأ للتناص بين الحوار الدرامي في أحداث الأسرة، وبين بعض الجمل الحواريَّة لنصوص شكسبير الشهيرة مثل «عطيل»، و «ماكبث»، و «هاملت»، فاستعار جملاً في بعض مواقف الغيرة مثلاً بين الزوج والزوجة من «عطيل»، ومن «ماكبث» لمشهد من مشاهد البحث عن الطموح لمنسى الابن، وهكذا، وهي تقنية عمّقت



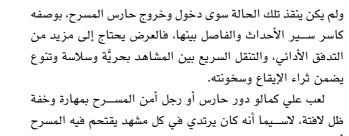
إحساس المتلقى بالتغريب وعدم الانسياق والتفاعل الانفعالي مع شخصيات الأسرة، إضافة إلى دخول وخروج الشخصيات بين الوهم والحقيقة، بما يسمح بسقوط أقنعة الزيف والتشوه عن الشخصيات محور الأحداث.

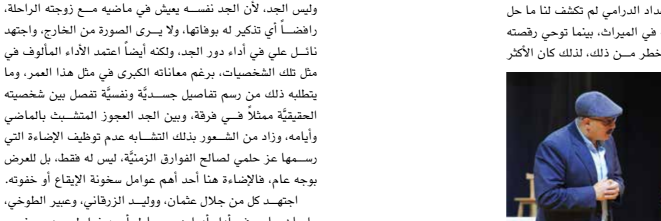
يطرح العرض إشكاليَّة مهمة تتمثل في أسلوب الأداء التمثيلي المناسب لتلك النوعيَّة من العروض، فقد لجأ المخرج في نص العرض إلى تخفيف جرأة الحوار، واقتحامه لمناطق سياسيَّة واجتماعيَّة شائكة، بحثاً عن صيغة أكثر ضماناً لجذب الجمهور، موظفاً مشاهد الديسكو مثلاً لتقديم بعض الرقصات الشبابيَّة الجاذبة، بالإضافة إلى شخصيَّة الحارس التي صاغها في شكل بهلوان خفيف الظل، ولكنه يحتاج إلى إعادة نظر في تعامل الممثلين مع طبيعة العرض، فمثل تلك النصوص تحتاج إلى قدر من التحرر والانحياز إلى فكرة فنون الأداء المختلفة، والتنوع، على اختلاف طبيعة الشخصيات، بدلاً من الأداء الكلاسيكي المعد سلفاً الذي اتبعه أبطال العرض، وبدا سمة غالبة على التمثيل عموماً، فلم نر فارقاً بين أداء الممثلين بشخصياتهم الحقيقيَّة وبين شخصياتهم الدراميَّة التي لعبوها، بل بدا الأمر أكثر تصنعاً، والانحياز إلى «الكلاشيه» والأداءات المعلبة في الشخصيات المؤداة، وما زاد الأمر خفوتاً هو ضعف الإيقاع، وحالة الترهل العامة الناتجة عن تشابه حالات الممثلين بين الحقيقة والوهم، لاسيما مع مساحات الحوار الطويلة بلا أي خلفيَّة موسيقيَّة،

لعب على كمالو دور حارس أو رجل أمن المسرح بمهارة وخفة ظل لافتة، لاسيما أنه كان يرتدى في كل مشهد يقتحم فيه المسرح أزياء مختلفة، تارة تشير إلى البلاهة، وتارة تعبر عن ولعه بالتمثيل، وتارة ترصد محاولة تعويض سمات نقصه بقصر قامته واستهانة الممثلين به، ونجح في إضحاك الجمهور برغم جديَّة أدائه، ولكنه اعتمد أسلوباً أدائياً واحداً منذ بدايــة العرض حتى آخره، برغم أن طبيعة تلك الشخصيَّة البسيطة تحمل حكمتها من فطرة التعامل مع الحياة اليوميَّة، وبالتالي يجب أن تحمل قدراً من الحكمة تفاجئ بها كافة الشخصيات، لا سيما أنه في نهاية العرض يلقى مونولوج النهاية الكاشف لرأيه ووجهة نظره فيما تابعه من أحداث يؤديها أبطال الفرقة، ويعبر عن أسفه لما رآه، ورفضه لما آلت إليه حال الأسرة وتطور أحداثها التي رسمها لها الأبطال نتيجة ارتجالهم، فالأب مات، والجارة شاركت الأسرة إرثها، وابن شاب تاه في سراب دفعه إليه صديق السوء، برغم أن حالة الإعداد الدرامي لم تكشف لنا ما حل بالابن من ضياع سوى ضياع حلمه في الميراث، بينما توحى رقصته مع صديقه في الديسكو بما هو أخطر من ذلك، لذلك كان الأكثر









اجتهد كل من جلال عثمان، ووليد الزرقاني، وعبير الطوخي، وإيمان سامح في أداء أدوارهم، وحاول أحمد نبيل لعب دور منسي، الابن المنســى المحطم، بأداء يعكس معاناته، ولكنه كبقيَّة الممثلين، سـار على وتيرة أدائيَّة واحدة بلا تنوع فـى التعبير عن الانفعالات بحسب مقتضيات الشخصيَّة، وخاصة إيمان نبيل التي تحمل شخصيتها كثيراً من مقومات التحول والسيطرة على مقدرات الأحداث، سواء في علاقتها بجارتها الأم، أم في علاقتها بالابن المحطم، أم حتى في استغلالها للأب البخيل، فهدى شخصيَّة تحركها رغبات السيطرة والتحكم في مصائر من حولها بحثاً عن مصالحها، ولكن الممثلة لم تستغل تلك الفرصة في منح الشخصيَّة تفاصيل ثرائها.

ثراء لشخصيَّة الحارس هو أن يعتمد الأداء الجاد في مشهد النهاية

فقط، حتى يفاجئ الجميع بأنه الوحيد الذي يفهم ما يجري وسبق

«بلاى» عرض مسرحى يحمل كثيراً من الطموح الإخراجي، ولكن ينقصه تماسـك الإعداد الدرامي وقدرات الممثلين على التعامل مع مثل تلك النوعيَّة من النصوص المتحررة من الكلاسيكيَّة، بالإضافة



إلى التغيير غير المبرر السم النص الأصلى من «ديسكو» إلى «بلای» من دون فرق جذری، أو اختیار اسم أكثر جذباً وجماهيريّة.



محمد عبدالرحمن الشافعي، مخرج مصري، أستاذ علوم المسرح بجامعة 6 أكتوبر، عضو لجنة المسرح بالمجلس الأعلى للثقافة، عضو اللجنة العليا للمهرجانات. تخرج في ورشة الإخراج بمركز الإبداع الفني. عمل بمهرجان القاهرة الدولي للمسرح التجريبي مترجماً ثم أصبح مديراً للمهرجان. عضو لجان التحكيم بالهيئة العامة لقصور الثقافة، عضو لجنة تحكيم مهرجان ارانيا بالصين. عمل مدرباً بورشة «ابدأ حلمك». عضو لجنة اختيار متسابقي مسابقة الدوم. أخرج عرض «نقطــة ومن أول الســيرك» بداية لمشـروع «نحو سيرك أكثر إنسانيَّة». أخرج للهيئة العامة لقصور الثقافة وصندوق التنمية الثقافيَّة، وقناة MBC.



عرضت فرقة «أنفاس» المغربيَّة، في إطار مهرجان طنجة للفنون المشهديَّة في دورته الأخيرة، مسرحيتها الجديــدة «هم»، إخراج أســماء هوري، التــي خطت منذ بواكيرها الأولى مســاراً جدياً ومتميزاً في الممارســة المسـرحيَّة، مستندة على مشـروع فني طموح يمزج بين العمق الفكري والدرامي، والرهان الجمالي المتجدد، وهـو ما يعنـي بالضرورة انشـغالها بمكونات صناعة الفرجة المسـرحيَّة من الداخل، ومن ثم سـعيها الدؤوب إلى تــرك بصمتها الخاصة على باقي مفردات العرض، لا سـيما من الناحية الدراماتورجيَّة، والسـينوغرافيَّة.

#### محمد زيطان كاتب وباحث مسرحي من المغرب

لقد انبنى العرض دراماتورجياً على نصوص للمبدع المغربي عبدالله زريقة، هي في الأصل متون سرديَّة وشعريَّة يصف من خلالها حالة العجز عن التعبير، وعدم امتثال الجسد الفردي والجماعي لمتطلبات عالم يسير بشكل مضطرد نحو الفوضي

والإقصاء، مع استحالة التصالح مع هذا الجسد، الذي هو أساس رسوخنا في العالم حسب الفيلسوف الفرنسي ميرلوبونتي. وقد حاولت أسماء هورى أن تشتغل على أرضيَّة دراماتورجيَّة تعمق أسئلة مثل: كيف يصبح الجسد ساحة لتعارك الأفكار والحالات النفسيَّة التي يولدها هذا العالم؟ وكيف تُكيف هذه الأخيرة وجوده ومورفولوجيته عبر حالة من المسخ «الكاف كاوي»؟ كيف يقاوم هذا الجسد/ المسخ؟

«هم من يصنعون كينونتنا، يسكنوننا، يسلبوننا أسماءنا وحتى سماءنا.. هل الجحيم هو الآخر؟»، يقول عبدالله زريقة بخصوص الـذات الناطقة في نصه: «شخص لا يسـتطيع التمييز بين نفسـه وكلماته، كأنه منفصل عن كل ما يحيط به، حتى حين يصدر صوت من الخارج، لا نعرف هل سمعه حقاً أم لا. صوت ساعي البريد يبدو هو الآخر فقط كشيء ما، كرسالة انسلت من تحت الباب، يبقى الباب فقط هو المنفذ الوحيد والاحتمال الأخير لأى طارئ، أو لأى شيء قد يصدر عن الخارج، عن الآخرين، عن(هم)».

يبدو واضحاً إذن، أن الحمولة الشعريَّة والرمزيَّة التي يحفل بها النص، وما يكتنفها طبعاً من انزياحات واستعارات، استدعت من المخرجة أن تبتدع - كما هي الحال في سابق أعمالها - لغة مشهديَّة موازية للغة النصيَّة، لغة قوامها الاشتغال المدروس على مكون الجسد وفق منظومة سينوغرافيَّة شاملة، لا سيما وأن واقع انعدام بنية حكائيَّة في العرض، وما يرتبط بها من علاقات تجمع بين الشخصيات، ألقى بظلاله على رهان إيقاع الفعل ضمن فضاء مغلق (غرفة). أضف إلى ذلك أن شخصيات العمل في حقيقتها هي مجرد تمفصلات دراميَّة لشخصيَّة واحدة، أو هي شخصيَّة واحدة متوزعــة (لعبياً/ أدائياً) على ذوات متعددة، لأن النص في الأصل هو مونولوج يتوزع ما بين السرد والبوح. تقول المخرجة في هذا الصدد: «ارتأيت تناول هذا النص (أو النصوص) كحالة بوح جماعيَّة تتعدد فيها الأصوات برغم طغيان صيغة المتكلم الواحد وما يحمله من



مضامين الاستبطان والخطاب الموجه والمُستَنطق للذات... الاشتغال ركحياً على صيغة الجماعة أو الكورس هو، بهذا الفهم، اختيار جمالي فني محض»، لذلك اختارت المخرجة نظام الإيقاع السريع



والخاطف، الذي لا يبلغ مراده إلا من خلل توظيف محكم لباقي مكونات العمل المسـرحي، لا سـيما وأن النـص الركحي راهن على إبراز توتر العلاقات بين الآخر (الخارج/ هم) والأنا، حيث تنشطر النات الواحدة إلى ذوات أخرى، تسهم درامياً في خلق صراعات ومواقف جديدة ومتناسلة، تعمق معنى «الاغتراب الوجودي»، وهذا ما يعكســه خطاب الشخصيَّة الرئيسة: «لا أعرف... ما أعرفه حقاً هو اليوم الذي قررت فيه أن أنزع اسمى، وأبعده بعنف عن جسمي».

إن هذا التوجه نحو كتابة جديدة للمتن الأدبى الغارق في متخيله الشعرى، يطرح عادة مجموعة من الإشكالات على مستوى التحقق المشهدي، الشيء الذي دفع بالرؤية الدراماتورجيَّة نحو تبنى (الجوقة) بوصفها تقنية لتفجير أحداث المسرحيَّة وإعطائها شحنة دراميَّة، أو بعبارة أخرى تفجير عوالم القصائد البيانيَّة واستنطاقها مجدداً على شكل صور حيويَّة على الخشبة. فالجوقة تتجاوز التكثيف النفسي، وتنخرط في فضاء اللعب من داخل معاني النص، ومن صلب إيقاع العرض المستهدف. وحديثنا عن الجوقة هو حديث عن أجساد متفاعلة مؤثرة ومتأثرة فرجوياً، حيث ركزت المخرجة على الحركة الجماعيَّة بصفتها خطابات كوريغرافيَّة وبصفة الجسد هو «قدرة التعبير الطبيعيَّة، لأنه يحقق المعنى في الإيماءة الجسديَّة والإشارة اللغويَّة الموجهة إلى الآخرين، إن الجسد ومن خلال الخبرة التعبيريَّة، هو هذا الشيء الغريب الذي يستخدم أجزاءه الخاصة رموزاً عامة، التي من خلالها يتعامل مع هذا العالم». فالعرض

يستهل بالحركة لا بالكلام. تباغتنا المخرجة منذ اللحظات الأولى بظلال أجساد تتدافع في حركات تعبيريَّة خلف باب وجدران شفافة، تسمح عبر تقنيَّة خيال الظل برصد حالة هروب هستيريَّة من الخارج نحـو الداخل، من «هم» نحو «الأنـا»، لكن وبمجرد تموقع الشخصيات وسط غرفة خالية إلا من أربعة كراس رماديَّة اللون، يتبدى لنا أن هذه الشخصيات غير قادرة على الكلام حين تفرد لها مساحة للبوح وللتعبير في مقدمة الخشبة، فبمجرد أن ينطلق صوتها ينكتم على شكل حشرجة أو صراخ، ليكون البديل خطاب الجسد ك «برولوغ» قبل أن تستعيد الشخصيات قدرتها على السرد. وبالنسبة لأسماء هوري، فقد بدا واضحاً - حسب تصريحها - أنها تشتغل على الجسد حسب المفاهيم النظريَّة للأنثروبولوجيَّة البريطانيَّة مارى دوجلاس، التي تصف الجسد أو الأجساد بنسق رمزي وتمثيل مجازي له علاقة وطيدة وتفاعليَّة بإدراكنا لواقعنا المعيش، في تساوق مع فينومينولوجيا الإدراك.

هذا ولا يمكننا الحديث عن الكتابة الركحيَّة التي تبنتها مسرحيَّة «هم» من دون استحضار مكون السينوغرافيا، وهنا سأربط بين ما قدمه الفنان محمد أمين بودريقة كتصور سينوغرافي، وبين ما استنكرته الشخصيَّة/ النواة في العمل من خلال قولها: «كيف يعقل أن نتحول إلى مجرد أزبال في النهاية؟»، ثم من خلال تساؤل الجوقة بصوت واحد في بداية المسرحيَّة: «ماذا سأفول؟ وهل لدى





يتوسطها باب هو الفاصل بين الداخل والخارج، وبين الكائن في

عزلته والآخر في تربصه. جدرانها - وعبر استلهام تقنية السيكلوراما

(Cyclorama) - شفافة تعكس بين الفينة والأخرى جوقة موسيقيَّة

في الخلف، إذا ما سلطت عليها إضاءة مركزة، كما أنها تستخدم دعامة أو وسيطاً رقمياً، حين تنعكس عليها مقاطع من النص، كتبت

بالخط الكوفي (المغربي)، مثلما تتحول إلى مجال لانعكاس خيال الظل، الذي تفننـت المخرجة في جعله جزءاً لا يتجزأ من جماليات العرض ومن مفرداته الدراميَّة أيضاً، إذ الملاحظ أن أسماء هوري تقتصد في توظيف الوسائط الرقميَّة (المابينغ مثلاً)، ولا تستعملها إلا للضرورة الجماليَّة المنسجمة في الأصل مع رؤيتها الفنيَّة، وأيضاً لمضاعفة الفعل والأثر الدراميين النابعين من صميم العرض المسرحي. من جهة أخرى تم التركيز على الكراسي بوصفها عناصر أساسيَّة في مشاهد البوح الجماعي، كما أنها تحولت إلى مدعمات للتعبير الكوريغرافي في مناسبات عدة، أضف إلى ذلك الإنارة الهادئة والخافتة التي عمقت الشعور برغبة الشخصيات في العزلة، وأبرزت تعبها الداخلي وسحبت منها كل تألق خارجي (على مستوى الوجه واللباس والفضاء). إنارة تحيل على الأقبية والسراديب بما يكتنفها من شحوب مرضي، ينبئ بصمت طويل وعميق، لولا صوت الشخصيات الذي ينطلق بعد تحجر وتردد وارتباك معلناً حضور

(الذات الساردة)، التي عمدت إلى تكرار بعض المقاطع الحواريَّة بطبقات صوتيَّة مختلفة، وبتموضعات وتحركات مغايرة أيضاً، إمعاناً في إثبات هذا الحضور وهذه الصحوة. ولعل ما طبع العرض أكثر في هذا المزج بين السمعي والبصري هو توظيف الغناء الحي، حيث رددت الجوقة مقاطع غنائيَّة، وغنت بالمقابل الممثلة هاجر الشركي مقاطع هي من صلب النص، كان لها كبير الأثر في تعميق مأساة الشخصيَّة المحوريَّة، بوصفها مقاطع سرديَّة/دراميَّة:



«ورأيت دمى يخربش على الورقة وحده ولحمى لحمى ينقضى كلما محوت كلمة ورأسى رأسى يختفى كلما نسيت شيئاً فصرخت لأتعلق بحبل صوتى وانتفضت حتى لا تنهشني حشرات نفسى».

مستندة في ذلك على الفرقة الموسيقيَّة الحاضرة/ الغائبة فوق الخشبة، التي تبدو لمسات الفنان رشيد برومي واضحة في اختيار ألحانها وتوزيعها (كمان، فيولونسين، عود، كيتار، إيقاع):

«إنه بابهم وليس بابي

لا باب لی

لا حائط لي

إنها حيطان الآخرين

لا دار لي

حتى هذه الأشياء هي ملكهم، هم».

لنجد أنفسنا أمام مشاهد تستدعى فن الأوبريت، وتدمجه في نسيج العرض المسرحي بكل سلاسة وحرفيَّة، عاكسة التميز الأدائي لدى الممثلين من جهة (هاجر الشركي، زينب عاجي، محمد شهير، عبدالرحيم التميمي)، وتمكن المخرجة من إدارة فريقها الفني من جهة ثانية، لاسيما أن بعض المقاطع الغنائيَّة كانت تتطلب انسـجاماً في الحركة وفي الطبقات الصوتيَّة، بـل وتدفع بالحركة يقود صاحبه إلى الموت.

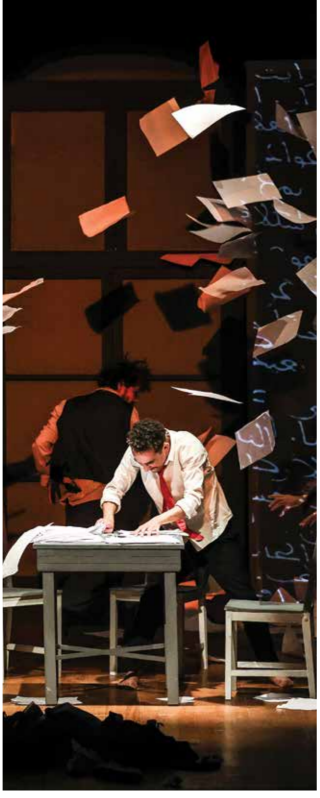
إلى أبعد مداها التعبيري، حتى أمكننا الجزم بأن العرض قد سافر بجمه وره من الرمزيَّة الشعريَّة إلى بلاغة الجسد، لاسيما وأن الرؤيـة الإخراجيَّة حررت الممثل من الأداء النمطي، ووجهته بروح تعبيريَّة (تقنيَّة وفنيَّة) تتداخل فيها الأسلبة بنزعتها الدامجة لسلطة المرجع في الأثـر التخييلـي، إمعاناً في الإبهـار، وتحريضاً على السؤال، خصوصاً وهي تقترن بسجلات حركيَّة، ذات أبعاد ثقافيَّة في الغالب، وبتمظهرات الكروتيسك أيضاً، فمشهد (الكتابة) مثلاً ينتهى بانتفاضة جسديَّة للمؤدين وهم يلقون بكل الأوراق التي في حوزتهم على الأرض، ثم يقتعدون الكراسي منهكين، وينظرون في اتجاه أيديهم قبل أن يتملكهم الذعر، يحدقون فيها مرة أخرى ثم يسحبونها في اتجاههم بصرامة، تتشابك الأيدى بعدها، فيحمل كل واحد منهم كرسيه خائفاً ويجري باحثاً عن مكان آمن مسترجعاً

ختاماً، يمكننا القول إن عرض «هم» قد انفتح على أفق الســؤال، وعلى سـلطة المحو، وعلى الرصد «الميكروسكوبي» لما بات يفرزه الحاضر من نماذج بشريَّة خارجة عن دائرة المحور، نماذج قلقة، مرتبكة، مهلوسة، ساخرة، ساخطة وزئبقيَّة في الكثير من الأحيان، أفرزتها المدينة بمؤسساتها الإسمنتيَّة، وعمقت بداخلها إحساساً درامياً بالغربة وبالعزلة، إحساس لا يفتر إلا حين





أسماء هوري مخرجة مسرحيّة مغربيّة تحمل شهادة الدراسات الثقافيَّة في جامعة ستوكهولم، وشهادة التخرج في المعهد العالى للفن المسرحي والتنشيط الثقافي بالرباط. أسست عام 2010 مع آخرین فرقة «مسرح أنفاس»، وأخرجت عدة مسرحيات شاركت بها في العديد من المهرجانات المحليَّة والدوليَّة والعربيَّة، منها: مسرحيَّة «الذهان 4:48» للكاتبة الإنجليزيّة سارة كين، مسرحيّة «أنت هـوا» لأرييـل دورفمان عن اقتباس لرشـيد البرومي، و»دموع بالكحل» لعصام اليوسفي، و «شـتاء» للكاتب النرويجي جون فوسـة، و «ميزان الما فوق الخشبة»، و «خريف» للإعلاميَّة هوري فاطمة، و «جحيم» اقتباس حر لمسرحيَّة «هيدا جابلر» لهنريك إيسن، و «المدينة لي» عن نص لها، رشيد البرومي، بالانفتاح على شعر الشاعر المغربي عبد الله زريقة، ومسرحيَّة «الزمان» مسرحيَّة بدون نص منطوق من تأليف وإعداد المخرجة. فازت بجائزة الشيخ الدكتور سلطان بن محمد القاسمي لأفضل عمل مسرحي عربي في الدورة التاسعة لمهرجان المسرح العربي بمستغانم في الجزائس عام 2017، وفازت عام 2019 بجائزة التميز الأولى للمرأة المغربيِّة المبدعة. وكانت فازت بالجائزة الكبرى للدورة الخامسة عشرة لمهرجان المسرح الوطني بمدينة مكناس عام 2013.





عندما ينطرح تساؤل ما؛ ما الذي يجعل الإنسان يلجأ إلى بلد أو منطقة، أو إلى أي فضاء آخر يراه آمناً على نفسه وأهله؟ الإجابة بالتأكيد ستكون أن هذا الفضاء المُبتغى، أفضل من مكانه السابق الذي ترعرع فيه، وآل في النهاية إلى مكان غير آمن على حياته، ومعاشه.

عن انثيال هذه الذكريات.

الذي تعيشان فيه.

المصدر الوحيد لنفقاتهما المعيشيَّة.

كان في هذه اللحظات تأثير الإحساس ببرودة الثلج الذي

يتساقط اعتيادياً في فناء بيتهما (مكان اللجوء) في إحدى ضواحي

باريـس الفقيـرة، أكبر مـن كل مرة فـى دواخلهما، بفعل مشـاعر الاغتراب عن هذا الوطن الموجود في الجغرافيا العربيَّة؛ الناجمة

وكشف البناء العام للعرض، عن معاناة هاتين الشخصيتين الاجتماعيَّة، من الحياة الرتيبة التي تتكرر فعالياتها يومياً في مكان

اللجوء هـذا، الذي غدا وطنهما فعلياً، وخوفهما الحاد من انقطاع

المساعدات الاجتماعيَّة عنهما، التي ترتهن حياتهما بها، كونها

ومع جريان الأيام، في الزمن الداخلي للعرض، يتعمق اغترابهما،

فبعد قدرتهما على تجاوز صعوبة ممارسة الحياة الجديدة عند وصولهما إلى مكان اللجوء، كإجباريَّة تعلم اللغة، وتفهم طرقات

المترو المعقدة بالنسبة لهما، أثناء تنقلهما من خلاله، وغير ذلك من

المسائل المشابهة التي كانا يتصديان لها يومياً.

ليس عن وطنهما الأم، بل حتى عن الفضاء الباريسي الفقير نفسه،

#### جمال عياد ناقد ثقافي وإعلامي من الأردن

وقد منح الإعلان العالمي لحقوق الإنسان عام 1948 «حق اللجوء»، وألزم الدول التي تمنحه حماية اللاجئ، وفي عام 1951 قدمت معاهدة جنيف تعريفاً له تجاوز المعنى المتعارف عليه، إذ غالباً ما يجيء حق «اللجوء الإنساني» لأسباب سياسيَّة، أو بفعل نتائج الحروب، فأخذ حق اللجوء في شرعة جمعيات حقوق الإنسان، تظهر له مصطلحات جديدة أُخرى غير تلك السابقة، مثل «اللجوء المناخي»، و»اللجوء الاقتصادي".

تلك المعانى السابقة، هي ما حملتها حين توجهت لمشاهدة مسرحيَّة «اللاجئان» للأخوين ملص، التي عُرضت منذ مدة في

ولمستُ بعد انطلاق العرض، منظوراً مكوناً من شخصيتين اثنتين، مثقلتين بذكريات تمر بخاطرهما، وهما ترتشفان القهوة بمزاج لا يخلو من مسحة حزن، وفي توظيف درامي لهذا الارتشاف، تستحضران ذكرياتهما عن حيوات من وطنهما.

بمعنى غدت هاتان الشخصيتان، تَنُوءَان بـ(اغترابين) مركّبين، الأول بلدهما الأم الذي غادرتاه، ولكن الثاني ظهر عندما بدأتا تدخلان يومياً في النمط المعاشي الثقافي والاستهلاكي الغربي.

وأشرب معه.. أنا إنسان».

أخذ مدلول الاغتراب الجديد ينوء بثقله عليهما من المكان الباريسي نفسه الذي يعيشان فيه، ظهر كمعنى في تدافع حواراتهما:

«لا يوجد شروق للشمس هنا، لأننا نحن اللاجئين نعيش تحت الأرض»، وعن مدى العزلة التي تعيشانها: «أحتاج لشخص آكل

إذْ إن هاتين الشخصيتين، أخذتا تكتشفان مع مرور الأيام؛ أن هذه الحضارة الغربيَّة غير قادرة على إشباع الحاجات الروحيَّة للإنسان، من جهة، ومن الجهة الأخرى انعدام شعورهما بالحريَّة الحقيقيَّة، ومن ثم وقوعهما في براثن حياة اليأس والقلق، وألا جـدوى من الترحال واللجوء في هذا العالم الذي غدا قرية صغيرة بفعل تطور وسائل تكنولوجيا المعلومات، وبدا متشابهاً في أمكنته، وفضاءاته، لطالما ظلتا تنشدان حريَّة روحيهما.

وأكَّد ذلك المعنى في توظيف ابتهالات المنشد محمد الهلباوي من جماليات الموروث الشعبي، درامياً، في سياق استحضار عناصر الفضاء الوجودي السمعيَّة المفعمة بالمرارة، والحزن، وتيه الإنسان الناشد حريته، في ترحالاته عبر المكان والزمان: «قُل لمن يفهم عني ما أقول، فصل القول؛ فذا شرح يطول، أنت لا تعرف إياك ولا





الأمر الذي وجدتا نفسيهما معه، بأن هذا اللجوء لم يعط أكله كما تشتهيان، ومن ثم انطبقت عليهما تلك الأمثلة العربيَّة الشعبيَّة، مثل: «كأنك يا أبا زيد ما غزيت»، أو: «كالذي هرب من الدلف إلى

كانت حلول الأداء التمثيلي الأساس في طرح محمولات المسرحيَّة، التي جاءت وفق أنساق فعل الشخصيتين الاثنتين، اللتين جسدهما الأخوان ملص. هذا الأداء الذي ظهر مفعماً بالمشاعر الإنسانيَّة المتوتـرة، الحائرة بين مفهومي الوطن وحريتهما، وكأن العلاقة بين التشبث بالوطن، وحريتهما، تشوبها إشكاليَّة؛ فغدا المكانان الأول (الوطن الأم)، والثاني (الوطن البديل)، وكأنهما مأزق وجودي، من حيث عدم توافق حيوياتهما معهما.

كما يبدو أن النسق المنطوق للممثلين، الذي جاء بتقديم الحوارات باللغتين العربيَّة والفرنسيَّة، في هذه المسرحيَّة، ليس لأنهما يطرحان مسرحيتهما للجمهورين العربى والفرنسي، وإنما لأن الحاجة اقتضت استدعاء الفضاءين الاجتماعيين، والثقافيين، والنفسيين، المختلفين كلاهما؛ العربي والفرنسي، من خلال حضور لغتيهما اللتين تجسد كل منها ليس لغة مسرحيَّة متنوعة فقط، بل مُجتمعاً مغايراً للآخر، للتعبير الصادق عن كل من الفضاءين المختلفين في أبنيتهما، مبنى ومعنى.

ومن ثم فإن هذا المعطى السابق انعكس على طبيعة الأداء التمثيلي، لجهة الأمزجة والهواجس، فجاء قريباً من أداء الفطرة والإحساس بالمشاعر الدفّاقة التي يحويها الفضاء الطقسي.



إذْ إن ذروة الفعل المسرحي، وما تضمنه زخمه التعبيري من جمال، لا يتأتَّى إلا من الأداء الفطري، وبخاصة عندما يُطرح الفضاء وفق طقسيَّة تنشد الاحتفال بحريَّة الوجود الإنساني لحيوياتهما، بغض النظر عن وطأة أنماط واقعهما في (الاغترابين) الذي ينوء على رقة روحهما الإنسانيَّة.

فتمظهرت أنساق الأداء للأخوين ملص عبر شخصيتي لاجئين، عفويتين تلقائيتين عبر صراعاتيتهما وازدرائيتيهما، في مواجهة تجليات هذين الاغترابين الوجوديين، اللذين انحازتا في نهايتهما إلى حريتهما.





وكما هو معلوم، فإن الأداءات المسرحيَّة التي تتأسس على حوارات ثنائيَّة، تحتاج عادةً إلى مشقة كبيرة في طرح محمولات العرض، وفي الوقت عينه لتحافظ على شد انتباه المشاهد، فاستطاع أداؤهما تحقيق ذلك، بعيداً عن الوقوع في الرتابة.

وقد عزز المعطى السابق، التوظيف الدرامي لأنساق الأداء المتنوعة في تقنياتهما العاطفيَّة، ولغة الجسد لديهما، مما جعل أدائهما جذاباً، ظل يشد المشاهد حتى انتهاء المشهد الختامي للمسرحيَّة، بعد مشهد الافتتاح، الذي حُملت تعبيريته على أنغام موسيقيَّة هادئة، أعقبتها اندفاعات الفضاءات إلى الأمام صعوداً وهبوطاً في مستويات التوتر، تبعاً لأمزجة وهواجس الشخصيتين في تعاملهما مع ردود الأفعال على المعطيات الجديدة في بلد الاغتراب الجديد عليهما، سواء النفسيَّة، والثقافيَّة، والاجتماعيَّة، والاقتصاديَّة. ولم تخل المشاهد من أجواء السخرية، في مشهد الشخصيَّة الفرنسيَّة الرياضيَّة (زيدان) التي ظهرت في مشهد اجتماعي، وتلاه مشهد آخر عزز هذه السخرية عبر رمزيَّة الوردة والقبعة الحمراوين، اللتين كانتا من رموز الثورة الفرنسيَّة الداعية للحريَّة. وأشارت مدلولات هذه السخرية، إلى أنه دائماً هناك فرق كبير بين جماليات التنظير الفكري، من جهة، ومن جهة أخرى القبح القيمي للواقع الاجتماعي والسياسي والثقافي المعاش.

وتحضرنا، ونحن نحاول تفكيك أبنية هذه المسرحيَّة، أقوال المخرج الروسى الكبير أناتولي فاسيليف، عبر كلمته في يوم المسرح



العالمي لعام 2016، التي من خلالها أعاد الاعتبار للمسرح الطقسى في طرح لغة العصر، ضمن تساؤلاته: «أحقاً نحتاج المسرح؟ وعن أى شيء يحدثنا المسرح؟ نعم! بمقدور المسرح أن يحدثنا عن كافة الأمور والأشياء».



محمد ملص، وأحمد ملص، المعروفان باسم الأخوين ملص، فنانان سوريان توأم، تخرجا في معهد أرونينا قسم التمثيل في دمشق، ومعهد محترف دمشق المسرحي. لهما عدة أعمال مسرحية.



فاضل الجاف أستاذ جامعي ومخرج مسرحي من العراق

يتناول الممثل والمخرج الروسي قسطنطين ستانسلافسكي (1863-1938) في معظم كتاباته حول فن الأداء وتقنيات التمثيل، مسألة «الحقيقة الفنيَّــة»، ويعكف على بحث عميق في سعيه نحو تحقيق الصدق الفني، وهو ما يطلق عليه «الحقيقة الفنيَّة». من خلال هذه الرحلة الطويلة التي امتدت طوال مسيرته الفنيَّة، ظهرت سمتان أساسيتان تميّزان جميع عناصره الفنيَّة: الأولى هي الصدق، والثانية هي الإخلاص.

ويعد ستانسلافسكي مؤسس المنهج المعروف ب «الواقعيَّة النفسيَّة»، الذي يمثل أول مدرسة عالميَّة مخصصة لتعليم وتطوير فن التمثيل والأداء المسرحي.

على المستوى الشخصي، كان ستانسلافسكي شخصا بسيطا ومتواضعا برغم معرفته العميقة ومكانته البارزة في تاريخ المسرح. فقد اشتهر، مثل سقراط، بتواضعه الفكري، حيث كان يجيب عن الأسئلة الكبرى بالقول: «لا أعلم، ليست لدى

في كتاباته، يستخدم ستانسلافسكي شخصيَّة خياليَّـة تُدعى «تورتسـوف» قناعاً لنقـل أفكاره وتعاليمه حول فن الأداء. هذه الطريقة، التي تعتمـد على الحوار، تشبه إلى حد كبير أسـلوب أفلاطون في كتاباته الفلسفيَّة. وفي كتابه الشهير «إعداد الممثل»، يُظهر ستانسلافسكي العديد من الإشارات والتعليمات الأخلاقيَّة، حيث يُبرز أهميَّة الأخلاق في فن ومهنة المسرح.

وفقاً لستانسلافسكي، يجب على الممثل أن يسعى لتحقيق الحريَّة الداخليَّة، مع

# ستانسلافسكي.. وأخلاق المسرحيين

الالتزام بأقصى درجات الانضباط الذاتي. من خلال الحوارات بين تورتسوف والممثلين، يشدد ستانسلافسكي على القيم الأساسيَّة للأخلاق بطريقة تربويَّة وعبر أمثلة عمليَّة، مما يجعل الأفكار أكثر وضوحاً وقابلة للتطبيق. وعلى لسان تورتسوف، يحدد ستانسلافسكي التقنيات والأساليب التي يحتاجها الممثلون لتحقيق أداء صادق يتناغم مع الشخصيات التي يجسدونها.

تعتمد طريقة ستانسلافسكي في بناء الأفكار وطرحها على أسلوب يذكرنا بأسلوب سقراط وأفلاطون، حيث يستند إلى الأسئلة والأجوبة بدلاً من الإملاء المباشر. والهدف من هذه الأسئلة هو تحفيز التفكير النقدى وتوجيه الممثل نحو إيجاد الإجابة الصحيحة. لا يقتصر الأمر على بناء القيم الأخلاقيَّة فحسب؛ بل يعيد ستانسلافسكي تذكيرنا بسقراط، الذي كان يسأل قبل كل شيء ويبحث عن المعنى الحقيقى للأفكار المتداولة. فمثلاً في كتابه «عمل الممثل على نفسه»، يؤكد ستانسلافسكي، كما فعل سقراط، على أهميَّة معرفة الذات بوصفها خطوة أولى نحو الحكمة والمعرفة. وكما كان سقراط يرى أن التفكير الفلسفي هو الطريق إلى الحقيقة، يعتقد ستانسلافسكي أن الوعي الذاتي هو مفتاح الأداء

كان الاعتقاد السائد قبل ستانسلافسكي هو أن مهمــة الممثل تقتصر علــى التركيز على أدائه الخارجي، إلا أن ستانسلافسكي غيّر هذا المفهوم في كتابه «الأخلاق»، حيث أكد أن العمل على الذات واكتشاف الأعماق الداخليَّة للشخصيَّة، مع الالتزام بالمبادئ الأخلاقيَّة، هو الأساس لتحقيق

يُعد كتاب «الأخـلاق» (Этика) أول مرجع رئيس في الأخلاق للمسرحيين، حيث يُقدم إرشادات أساسيَّة تسهم في بناء السلوك الشخصي والانضباط الذاتي للممثلين والعاملين في المجال المسرحي. وبرغم صغر حجمه، يُعد هذا الكتاب حجر الزاوية لفهم الأسس الأخلاقيَّة للعمل المسرحي، ويشكل دليلاً للفنانين الذين يسعون للإخلاص لفنهم وضمائرهم.

الرؤية الأخلاقيَّة لستانسلافسكي لا تقتصر على كتاب «الأخلاق» فقط، بل تمتد لتشمل أيضاً أجزاء من كتابه الشهير «حياتي في الفن». لذا، عندما نتحدث عن أهميَّة الأخلاقيات في العمليَّة الإبداعيَّة المسرحيَّة، يصبح من الضروري أخذ هذا الكتاب الأساسي في الاعتبار.

في كتابه «حياتي في الفن»، يقدم ستانسلافسكي سرداً ممتعاً وعميقاً لحياته المهنيَّة، حيث يوضح تجربته المسرحيَّة ليس فقط بوصفها مهنة أو هواية، بل بصفتها عشقاً تاماً كرّس له كل

يطرح ستانسلافسكي مبدأ أخلافياً جوهرياً: «أحب فنك في نفسك، لا أن تحب نفسك في الفن». هـذه الفكرة التي ظهـرت الأول مرة في كتاب «حياتي في الفن»، يتم تناولها بشكل أعمق وأكثر تفصيلاً في كتاب «الأخلاق".

بالنسبة لستانسلافسكي، يُعد هذا المبدأ الأخلاقي الشرط الأساسي لتطور الفنان المسرحي. وبرغم أن معظم المسرحيين يدركون هـذا المبدأ، فإن قلة منهم يطبقونه بجديَّة. ولتحقيق ذلك، يجب على الممثل أن يتخلص من الأنانيَّة والنرجسيَّة، والرغبة في التألق على حساب الدور أو العرض كله.

يعد هذا الشرط تحدياً لبعض الممثلين، خصوصاً أولئك الذين يركزون فقط على حجم أدوارهم وعدد حواراتهم في النص المسرحي، أو كيف سيبدون على خشبة المسرح. هؤلاء الممثلون يفتقرون إلى الارتباط الحقيقي بفن المسرح، إذ لا يحبون الفن ذاته، بل يحبون

«إنهم يحوّلون المسرح إلى أداة لخدمة ذواتهم واستعراض شخصياتهم بدلاً من أن يكون الفن غاية في حد ذاته. وهذا النوع من التفكير يُفقد المسرح جوهره وروحه».

يركّز ستانسلافسكي على مبدأ أساسى: «لا يوجد دور كبير أو صغير، بل هناك ممثل كبير أو صغير». يعكس هذا المبدأ رؤية أخلاقيَّة تُحمّل الممثل مسؤوليَّة تطوير أدائه وشحذ مهاراته، بغض النظر عن حجم الدور الذي يجسده.

جوهر الأخلاقيات المسرحيَّة لدى ستانسلافسكي ليس مجرد نصائح نظريَّة، بل هو منهج عملى يُلزم الفنان بالصدق والانضباط في كل مرحلة من مراحل العمل المسرحي. لذا، يظل هذا الكتاب حتى اليوم مرجعاً أخلاقياً أساسياً لكل من يسعى ليكون فناناً مسرحياً حقيقياً.

في كتاب «حياتي في الفن»، يخاطب ستانسلافسكى الممثلين مؤكداً أن طريق الإبداع المسرحي ليس سهلاً، بل يتطلب جهداً دؤوباً وعملاً مستمراً على تطوير النات. وفي الوقت نفسه، يُظهر المسرح مصدراً للمتعة والفرح، لكنه يفرض على الممثل المثابرة الدائمة، وصقل مهاراته وقدراته، مع إبداء احترام عميق لشركائه وزملائه في العمليَّة الإبداعيَّة وتقدير جهودهم. تلك القيم الأخلاقيَّة التي يعرضها ستانسلافسكي فى «حياتي في الفن» بأسلوب فكري عميق، تصبح لاحقاً المحور الأساسي لمضمون كتابه

يرى ستانسلافسكي أن المسرحيين يتحاورون مع أعظم الكتّاب، مثل شكسبير، وبوشكين، وغوغول، وموليير، وتشيخوف، مستلهمين من أعمالهم لتوسيع آفاق فنهم. وفي ختام «حياتي في الفن»، يطرح ستانسلافسكي سؤالاً جمالياً عميقاً: «ألا يكفي كل هذا لخلق زاوية جميلة في

ويُبرز ستانسلافسكي في هذا الكتاب قيمة أخلاقيَّة أساسـيَّة: احترام فن المسـرح واحترام جميع الفنانين المشاركين في العمليَّة الإبداعيَّة، بهدف الارتقاء بالمسرح إلى مستوى سام ونبيل، وصولاً إلى الحقيقة الفنيَّة التي ينشدها الفنان

«كتاب الأخلاق» يعد تأمللً عميقاً، حيث لا يقتصر الفن، كما يرى ستانسلافسكي، فقط على لكفاءة والمهارة والإبداع والابتكار، بل يتجاوز ذلك ليكون له ارتباط عميق بالسلام الروحي والنفسي، كما أن له علاقة مباشرة بالبيئة التي يُنتج فيها الفن. لهذا السبب، يُشدد ستانسلافسكي على أهميَّة احترام المسرح بصفته مكاناً سامياً للإبداع، حيث يجب على الفنانين الابتعاد عن المشاعر السلبيَّة والاضطرابات الداخليَّة. والهدف من ذلك ألا تتأثر عمليَّة الإبداع بتلك الاضطرابات، وألا تتحول التمارين والبروفات إلى مجرد أداء

#### التنظيم والعمل لتحقيق الأهداف الفنيَّة: يطرح ستانسلافسكي في «كتاب الأخلاق» التنظيم والانضباط ليسا فقط لبناء الهيكل ســؤالاً جوهرياً: «كيف يمكن للمســرحى أن يخلق بيئة إبداعيَّة وملهمة لعمله؟» وفقاً له، يتطلب ذلك

شـجاعة حقيقيَّة لمواجهة التحديات، سواء أكانت

نفسيَّة أم اجتماعيَّة. كما يُرشد الممثلين إلى كيفيَّة

تجاوز هذه العقبات، مع التأكيد على أهميَّة حماية

المسرح بصفته مساحة مقدسة تحتضن الإبداع

الصفات السلبيَّة من جذورها النفسيَّة، مثل

التفاخر، والسعى وراء الشهرة، والتكريمات،

والجوائز، والتعالي. وينطلق من هذا المفهوم

ليطرح ســؤالاً أساسياً على طلابه: «هل يمكن فعل

ثم يُقدم تورستوف الطرق التي يمكن من

خلالها تنقية الحالة النفسيَّة والروحيَّة للممثل من

هذه الصفات السلبيَّة. يؤكد ستانسلافسكي أهميَّة

قدرة الممثل على التحكم في مشاعره وعواطفه

وسلوكياته، والتفكير بعمق في القيم الملهمة

الحريَّة الجماعيَّة مقابل الفرديَّة

دور جميع أعضاء الفريق المسرحي في خلق لوحة

متكاملة للإبداع. من خلال التركيز على الاحترام

المتبادل، والتضحية، والشعور بالمسؤوليَّة، يوضح

النص كيف يمكن للبيئة المسرحيَّة الإيجابيَّة أن

تُعيد تشكيل القيم الأخلاقيَّة والروحيَّة لأولئك

مباشر على المناخ العام للإبداع المسرحي، وهذا

يُلزم الفنان بالتصرف بكرامة واحترام سواء داخل

المسرح أم خارجه، مع الحفاظ على اسمه وسيرته

نداء للأخلاقيات المسرحيّة

ممارس مسرحي يعمل بوعي وإخلاص لخلق بيئة

ملائمة للإبداع والابتكار، كما تُظهر كيف يمكن

للتغييرات الفرديَّة والجماعيَّة أن تُحدث فرقاً

داخل المسرح على التنظيم، والانضباط، والقيم

الرفيعة. لهذا السبب، يُعيد ستانسلافسكي التأكيد

على مجموعة من النقاط الجوهريّة:

يجب أن يستند العمل الجماعي والديناميكيَّة

كبيراً في البيئة المسرحيَّة.

الأخلاقيات المسرحيَّة نداء موجه لكل

في حياته الشخصيَّة والمهنيَّة على حد سواء.

إذ تؤثر الأفكار والسلوكيات الفرديَّة بشكل

العاملين ضمنها.

يقدّم «كتاب الأخلاق» رسالة عميقة حول

وتأتي الإجابة حاسمة: «نعم»

يُؤكد ستانسلافسكي أيضاً ضرورة اقتلاع

العام للإنتاجات، بل هما ضروريان أيضاً للهدف الفنى. إن الاحترام الحقيق للفن يجب أن ينبع من الداخل، أي من ذوات الممثلين أنفسهم، وليس

#### الصراعات والغيرة بين الممثلين:

يرى ستانسلافسكي أن التوتر والغيرة غير الصحيَّة داخل الجماعة المسرحيَّة مشكلة مدمرة، مشيراً إلى أن البعض يحاول إقصاء الآخرين، حيث يُنظر إلى نجاح البعض على أنه تهديد لمكانتهم. هذا الشعور التنافسي السام يخلق بيئة مختلة داخل الفرقة المسرحيَّة، و»يجب تذكير أولئك غير الراضين عن حجم أدوارهم، أنه لا توجد أدوار صغيرة، بل ممثلون صغار فقط".

#### التعلم المستمر:

يركز ستانسلافسكي على قيمة التعلم المستمر والتدريب المتواصل والاستفادة من تجارب الأساتذة الكبار، خاصة للممثلين الشباب.

#### التعلم من الآخرين:

يشجع ستانسلافسكي الممثلين الشباب على التعلم من أصحاب الخبرة والقدرات الكبيرة، مؤكداً أن كل شخص لديه شيء يقدمه، بغض النظر عن مكانته أو شهرته.

#### قبول النقد:

يدعو ستانسلافسكي الفنانين إلى تقبل النقد بروح إيجابيَّــة، لأن النقد البنّاء يمثل مصدراً غنياً للنمو والتطور المسرحي.

#### التوجيهات المفيدة والضارة:

يجب على الممثل أن يكون قادراً على التمييز بين التوجيهات المفيدة والضارة. يرى ستانسلافسكي أن الاستفادة من التجارب المفيدة ليست عمليَّة سهلة، بل تتطلب وعياً وجهداً كبيرين. التعلم المستمر والقدرة على تقبل النقد يمثلان عناصر أساسيَّة في تطوير الممثلين. هذه الرؤية تتطلب مرونة وانفتاحاً على الآراء

#### التفكير النقدي والإبداعي:

يدعو ستانسلافسكي إلى التفكير النقدي، معتبراً هذه الطريقة فعّالة لتمييز الأفكار القيمة عن غيرها، ويؤكد أن على الفنان أن يعرف ما يجب أن يتبناه وما يجب أن يتجاهله، وكيف يمكنه الموازنة بين الجمال والتفاهة.



عبدالمجيد الهواس فنان مسرحي مغربى استثنائي، تسكنه ظلال فنيَّة وأدبيَّة عـدة، ورغبة في خوض المغامرة والبدء دائماً من «الصفر» ولو ظل وحيداً. جمع بين الإخراج والسينوغرافيا، وآمن مبكراً بالدور الإيجابي والإنساني للمسرح، وبأن المسـرحي عليــه أن «يكــون مبدعــاً منفتحاً على أسئلة المسرح الكبرى، مثلما عليه أن يشحن بطاريته بالمعرفة دون أن يرتكن إلى السائد».

هذه المعرفة الغنيَّة بالعمل المسرحي وبشروطه، ونهله من الروافد الأدبيَّة والفنيَّة، واقتحامه للمجهول وتجريبه المستمر، هو ما جعل تجربته المسرحيَّة محط إعجاب وتقدير، في هذا الحوار نستعيد معه تجربته المسرحيَّة المتميزة، وتصوراته الفنيَّة والسينوغرافيَّة، ورأيه في القضايا والإشكالات التي تتعلق بالممارسة المسرحيَّة في المغرب وبالفن المسرحى بوجه عام.

• صدر لك حديثاً كتاب بعنوان «السينوغرافيا بين الأثر الفنى والجسد الفرجوي»، وهو دراسة تطرح فيها جماع ما استخلصته من عملك في هذا المجال الدقيق، الذي ما زال -للأسف - ينظر إليه بنوع من الاختزال، كما لو أن السينوغراف في مرتبة ثانية بعد المخرج، فكيف يمكن برأيك الخروج من هذا المنظور الضيق للسينوغرافيا؟

- هناك كسل في تتبع كيفيَّة تطور المفاهيم وفق التحولات التي يعرفها المسرح، وكيفيَّة تطور الاجتهاد داخل حقول العمل السينوغرافي، مثلما هناك إجحاف في حق هذه الحرفة التي لها القدرة الدائمة على أن تفتح الآفاق للتصورات الجديدة. ربما هذا ما حرصت أن أنبّه إليه من خلال كتابي عن السينوغرافيا. تكمن حقيقة السينوغرافيا في قدرتها على الالتفاف حول عمل المؤدى، وأن يكون التفاعل بينهما خلاقاً، بمعنى

القدرة على إبراز القوة الدراميَّة التي لها تأثير مباشر على الجمهور. وإذا كنا لن نؤاخذ الجمهور عموماً، فإن الممارسين على الأقل عليهم استيعاب هذه التحولات، وتتبع مستجدات الفن المسرحي. الرغبة في الاختزال عبر التمسك بمحدوديَّة المفهوم تسيء إلى الاجتهادات التي يبذلها الفنانون، ولا جدال اليوم في أن فن الإخراج المسرحي لا يتطور إلا من خلال ما يقترحه السينوغرافيون. هم بدورهم ملزمون بضرورة الاجتهاد (وعدم السطو على أفكار غيرهم)، والإتيان بحلول إبداعيَّة جديدة تسهم بدورها في تربية الحس النقدي، وزحزحة النظر إلى المسرح بعين كسولة.

• وهل يتم اليوم فسـح المجال للسـينوغراف في المسرح العربي بوجه عام، والمغربي بوجه خاص، لتكسير تلك الرؤية النمطيَّة لهذا العمل الفني التي تحصره في تأثيث الفضاء المسرحي فقط، في حين أن السينوغراف الحقيقي هو «مخرج سري» وفق

· فسح المجال للسينوغراف معناه أن يكون عمله لصيقاً بسيرورة التدريبات، وبعمل الممثلين. لصيق بما يمكن نعته ب «سيرورة بناء التصور». فالرؤية كما يفترضها الباحث المغربي خالد أمين تسعى إلى محاولة القبض على جوهر الأثر المســرحي المنشود (قبل وأثناء تشكل هذا الأثر وعند امتداده)، كما تساعد فريق العمل على «اســتيعاب الصورة الشاملة للمشروع المسرحى». إن التصـور السـينوغرافي للعمل لا يتطور بمعـزل عن كيفيَّة تطور تصور الإخراج، كونهما عملين غير منفصلين يتداخلان معاً لبلوغ حالة من الانسجام. ذلك أن الفكرة الأقوى - كما يقول السينوغراف هلموت شـترومر - تظل دائماً فكرة مشتركة، فالعلاقة المثاليَّة بين



المخرج والسينوغراف هي علاقة زميلين في خصام دائم، غير أنهما لا يقويان على الانفصال. ومهما كانت المنطلقات مختلفة بينهما، فإنهما يبحثان عن خلق تصور مشترك، يدفع السينوغراف لأن «يقوم بعمليَّة الإخراج بشكل سري»، وهذا لا يعنى أنه يفرض قوانينه على المخرج، لكن له القدرة على توجيه التصورات داخل العمل اليومي مع الممثلين. ولعل هذا هو الأمر الأهم الذي سوف يساعدنا على تجاوز الرؤية النمطيَّة للعمل. ربما آن الأوان لنتجاوز النظر إلى المهن المسرحيَّة وفق تصور هرمي، وأن نستوعب أهميَّة المهن المسرحيَّة ودورها في تشكيل المعاني التي من خلالها يمكن للفرجـة أن تحقـق جودتها وقـوة تأثيرها. وإذا كنـا لا نزال نقرن السينوغرافيا بالديكور وبتأثيث الفضاء، ففي أي مجال سنصنف الأزياء، والإضاءة، والصوت، وباقى المؤثرات؟ علينا أن نستوعب كيف يشتغل مجموع هذه الوسائط كحزمة أو كنسيج يعكس تصور الإخراج ويحقق نجاحه.



• لنعـد معك إلى بداياتك، حيث تحولت بعد دراسـتك الجامعيَّة بمدينة وجدة إلى التكوين المسـرحي، وكنت ضمن الدفعة الأولى من خريجي المعهد العالي للفن المسرحي والتنشيط الثقافي عام 1990، فما الذي ساقك إلى المسرح؟

- أول ما اكتشفت المسرح، اكتشفته عبر ملصقات العروض المسرحيَّة التي كانت تعلق على جدران ثانويَّة «على بن برى» التي درست فيها المرحلة الثانويَّة بمدينة تازة، بداية ثمانينيات القرن الماضى. لم أكن أشاهد حينها تلك العروض نظراً للتربية التقليديّة التي كان لها موقف صارم من ممارسة أي نشاط فني أو تتبعه، بما في ذلك أنشطة المؤسسة التي درست فيها، وخاصة ما كان يطلق عليه «أبو المئة»؛ احتفالات وأنشطة فنيَّة متنوعة يقيمها التلاميذ ليعبّروا عن مواهبهم في التمثيل وفي الغناء والتنشيط، قبل ثلاثة أشهر من امتحانات الباكالوريا. كان لى تحت إكراه استحالة المشاركة شغف الكتب على قلة وفرتها، هي الأخرى كان من العصى تداولها بالبيت خارج المقررات الدراسيَّة، لكنى قرأت المنفلوطي، وجبران خليل جبران، وإيليا أبو ماضي، وإحسان عبدالقدوس، ونجيب محفوظ، وغسان كنفاني، خفية، ثم أصابني شغف الرسم ولم أفلح في الدفاع عن هذه الموهبة، لذلك أوليت اهتماماً للخط العربي الخالي من التمثيل. كانت دار الشباب (أنوال) هي المنفذ الرئيس لأكتشف، رفقة صديق لي، المسرح، إذ كنا نتلصص من ثقب باب قاعة التداريب على ما يفعله هواة المسرح في فرقتين هما بالأساس: فرقة «اللواء المسرحي» التي صار اسمها لاحقاً «مسرح التأسيس»، وفرقة «أضواء الليل للمسرح»، قبل أن نقتحمها ويصير لنا الحظ في أن نكتب نصوصنا ونقدمها للجمهور بعفويَّة تامة وبخبرة ضئيلة. هكذا ابتدأت رحلة الشغف بالمسرح والأدب. وبعد سنتين من دراسة الأدب العربي بجامعة محمد الأول في مدينة وجدة، جاء حظ التحاقي بأول فوج من طلبة المعهد العالى للفن المسرحي والتنشيط الثقافي بالرباط سنة 1986، وهكذا ابتدأت الرحلة.





• وما الأسماء المسرحيَّة المغربيَّة أو العربيَّة أو الغربيَّة والمدارس التي تأثرت بها وأثرت في مسيرتك المسرحيَّة؟

- لعل جُل ما شاهدت وما قرأت كان له أثر إيجابي على مسارى الفني، تعلمنا في المعهد أن نشاهد كل العروض المسرحيَّة، وألا نحكم على الأعمال حتى تتلطف ذائقتنا ونربى حساً نقدياً، فكانت مرحلة الاكتشاف مدهشة لحجم التنوع والثراء في التجارب المسرحيَّة: أعمال الصديقي، نبيل لحلو، الطيب لعلج، عباس إبراهيم... وكانت الدورات الثلاث من مهرجان «ربيع المسرح العربي» أواخر ثمانينيات القرن الماضي خزاناً من التجارب العربيَّة التي اكتشفناها وتعرفنا إلى أهم مبدعيها؛ سواء عبدالقادر علولة من الجزائر أم عزالدين قنون وعبدالقادر مقداد من تونس، ثم أحمد عبدالحليم من مصر، وجواد الأسدى من العراق، ومن سوريا فايز قزق. ثم دولياً كل العروض التي شاهدتها في المهرجانات، وخاصة مهرجان «أفنيون»، ومهرجان «أوريستيا دجيبيلينا». كنت أعجب بكل ما ينم عن حس إبداعي يثري تصوراتي عن المسرح؛ لذلك لن أفاضل بين ستانيسلافسكي، ومايرهولد، وبرشت أو آرتو. لن أقول إن غروتوفسكى أهم من باربا، وإن أوغستو بوال أهم من كانتور أو العكس. ولن أفاضل بين أدولف آبيا وغوردن كريغ، بيكاسو، موديغلياني، ماغريت، رامبرانت أو إدوار هوبر؛ خصوصيَّة العمل المسرحي داخل ورشات التداريب قد تستدعي هذا وذاك حسب طبيعة العمل الذي نحن بصدده. حياد كبير تجاه كل المذاهب الممكنة، وانتقاء لازم حسب السياق.

• بعد تخرجك في المعهد العالى للفن المسرحي والتنشيط الثقافي كانت لك تجربة مع فرق مسرحيَّة منها «مسرح المدينة»، و «مسرح اليوم» و «مسرح الشمس» سينوغرافاً، فما هي الإمكانات التي منحتها لك هذه التجارب والفرص لاستثمار ما حصلته في تكوينك بالمعهد وتفجير طاقاتك؟

- «مسرح المدينة» كان أول إطار قانوني ينتظم فيه بعض خريجي الفوج الأول. قدمنا فيه عملين فقط: «الفيل» عن سعد الله ونوس للمخرج فوزي بن السعيدي، و»جرب حظك مع سمك القرش» ليوسف فاضل من توقيع عبد العاطى المباركي. كنا قليلي الخبرة حينها لنحافظ على مفهوم الفرقة. سينوغرافياً، كنت أختبر إمكانياتي بعد التخرج، وأحاول تقديم حلول متأمل فيها تبتعد عن المألوف. «مسرح اليوم» كان هو بوابتى للاحتراف وإثبات الموهبة، منحتني الفرقة كل الإمكانيات لأنجز تصوراتي، سواء في «أيام العز»، أم «اللجنة»، أم «عباس تيمورلانك»، وهي البوابة التي شرع النقاد والمسرحيون يكتشفون من خلالها مفهوم السينوغرافيا، وحجم نأيه عن التصورات التقليديَّة للديكور. حينها شرع عدد من المسرحيين في استحسان مقترحاتي وطريقتي في الإنجاز المتقن. في حين أن «مسرح الشمس» كان هو الحلم الأكبر لتأسيس فرقة تتوفر على كاتب وممثلين قارين ومخرج وسينوغراف، مسألة الصداقة كانت أساسيَّة ليستمر المشروع إلى حين. ولقد نجحنا في فترة وجيزة بأن يصير لنا صيت. داخل هذه التجربة تشكل لدى وعى جديد بأهميَّة الإقلال دون تقتير، تعلمت أن يكون التصور السينوغرافي بسيطاً، ذكياً، قوي الإيحاء. ذلك أن الجمهور يقدر حجم الاجتهاد الذي يبذله الفنانون، ومن ثم يصفقون له، ليس إعجاباً، ولكن لأنه قدم لهم أفقاً للخيال ولم يستغبهم بالحلول الجاهزة.

• وهل أسهم حسك الإبداعي وهوسك بالنص الإبداعي القصصي والشعري في الانفتاح أدبياً على المسرح وترسيخ شعريَّة العرض؟ العربي بوجه عام تساعد على الإبداع؟

\_ دور المسـرحي يكمـن فـي 77 تحبيب الفرجة إلى الجميع عبر فتح آفاقها من دون إعادة استنساخ ماضيها.. وطرح الأسئلة الممتعة حسياً 🕊 وفكرياً.

- يخطئ من يعتقد أن الهواجس التشكيليَّة أبعدتني عن تبنى المسرح الذي يستفيد من الأدب، لكن العكس صحيح كذلك. كتبت القصة بعين التشكيلي، وأحاول استلهام روح الشعر في المسرح. غير أن الأدب الدرامي في المسرح كلما ظللت حريصاً على بروزه فإن المسرح يخفق. لذلك راهنت على استنباط الروح الدراميَّة الكامنة في الشعر والرواية والشهادة، فسقطت ظلال هذا على ذاك، وهي مغامرة يتحاور فيها مجموع الفنون التي تتخذ الإنسان موضوعاً لها لتعبر عن قضاياه بشكل أفضل.

• المسرحي برأيك يجب أن «يكون مبدعاً منفتحاً على أسئلة المسرح الكبرى، مثلما عليه أن يشحن بطاريته بالمعرفة دون أن يرتكن إلى السائد»، فما هي هذه الأسئلة الكبرى؟ وهل الظروف المحيطــة بالمســرحي اليوم فــي المغرب بوجه خــاص، والعالم



- قد لا يتطور الإبداع مطلقاً في فترات السكينة والرخاء بقدر ما قد يتطور في الظروف الصعبة، والمسرح أيضاً لا يكتفي بالموهبة لكن بالمعرفة وبمختبر التجربة. قد لا يفيد المسرحي أن يتكرر داخل الشكل نفسه، أو أن يقول هذا ما سوف يعجب الجمهور فلا داعي لطرح القضايا التي تزعج. لعل المسرحي المبدع هو ذاك الذي يسعى إلى تأزيم أشكال دراميَّة سابقة لاكتشاف لغة جديدة، وأساليب دراماتورجيَّة بديلة تساعد فن المسرح في بلداننا على أن يتطور، وهو لن يتطور إلا من خلال طرح القضايا التي تهم الناس في حياتهم، وطرح أسئلتهم الوجوديَّة القلقة، والشائكة أحياناً، والتعبير عن إنسانيتهم عبر مواقف فنيَّة جريئة وواضحة. ذلك أن «الفن - كما يقال - موقف من الحياة وتجربة داخلها».

• تلقب بـ «شاعر الخشبة» في المغرب، وتتميز تجربتك المسرحيَّة • من شـهادات ومعاناة سـنوات الجمر في «شـجر مر»، ومعاناة رفقة بعض خريجي المعهد بـ «الانعطافة الفنيَّة»، حسب تقييم الباحـث خالد أمين، فكيـف تنظر أنت اليوم إلى هـذه التجربة

> - تعلمت من هذه التجربة أن يكون هناك زواج سحري بين الموضوعات التي نتناولها وتسمها علامات القسوة والعنف، وبين الشعريَّة والفنيَّة التي يتم تناولها بها من حيث العناية التي نوليها لمجموع المكونات الدراماتورجيَّة، الأمر أشبه بأن تضع جسداً متعباً مرهقاً ويائساً فوق أفرشة رطبة ودافئة، هذا ما قد يمنحه الفن للمجتمع. دور المسرحي يكمن في تحبيب الفرجة المسرحيَّة للجميع عبر فتح آفاقها من دون إعادة استنساخ ماضيها، وأن تكون الأسئلة التي يطرحها العمل المسرحي ذات أثرين: متعة حسيَّة ومتعة فكريَّة. حالياً أنظر إلى هذه التجربة الفنيَّة بوصفها انعكاساً فعلياً للتجربة الإنسانيَّة الحيَّة التي تقاسمتها مع كل من اشتغلت إلى جانبهم، وكانت هواجسهم من فن المسرح أن يرتقوا بإنسانيتهم كي يستطيعوا الارتقاء بفنهم، ولكي يقدموا أفضل ما تعلموه.





الأمهات العازبات في «فيول أون سين»، وشهادة سياسيَّة عن مرحلة من تاريخ المغرب في «شكون أنت؟» التي تم فيها استثمار الطاقة الهائلة للعاميَّة المغربيَّة، إلى استنطاق شعر محمود درويش في «شتاء ريتا الطويل»، ومتن الشاعرة الإيرانيّة فروخ فرخزاد في «امرأة وحيدة»، وقبلها شعر أحمد المجاطي في عرض «الخمارة»، والزجل الرائق للشاعر المغربي أحمد لمسيح فى «شـكون طرز الما؟»، فكيف تمكنت من استدراج القصائد إلى المسـرح؟ وما هي الآفاق التي فتحتها الأعمال الشـعريَّة تحديداً للمسرح المغربي على مستوى الاشتغال الدراماتورجي؟

- كان تجريب طرق جديدة في التعبير المسرحي وتطوير شفرات فنيَّة جديدة هاجساً يتطلب فتح أسئلة مغايرة، وجرأة في استثمار الجوانب البصريَّة، وفي شعريَّة الفضاء، أملاً في توليد أحاسيس وانفعالات جديدة لدى الجمهور. ثـم كان الهاجس أيضاً هـ و اختبار الإمكانات الدراماتورجيَّة التـي تحبل بها النصوص غير الموجهة للمسرح. فيما يخص الشعر، يمكن لممارس المسرح أن يقيم التمييز وظيفياً بين عينتين من الشعر: شعر لا يحتاج إلى صوت وهـو يُقـرأ في خلوة الـذات، لأن نطقه أو قوله بصـوت مرتفع قد يشوش على المعنى، أو يحاول أن يعطى معنى لما هو تجريدى؛ مثل بعض القصائد المتمنعة، أو بعض الكتابات الشذريَّة التي تتوق لتبديد بروز أي معنى لا تتغيّاه، بل إنها تحاول أن تفقده؛ وتجاورها الأعمال التي حسب جون فرونسوا ليوتار، تكون للمبدع فيها فكرة عن العالم (مجموع ما هو كائن) لكن ليست لـه القدرة على عرض مثال عنه؛ فكرة البسيط (ما لا يقبل التفكيك) ولا يمكن تمثيله بموضوع ملموس يكون حالة له. تلك الأفكار التي لا يوجد أي عرض ممكن لها كونها لا تقدم أي معرفة عن الواقع، وهي بذلك تمنع تشكيل وتثبيت الذوق، ومن ثم فهى غير قابلة للتمثيل.

### \_ راهنت على استنباط الروح الدراميَّة الكامنة في الشعر والرواية والشهادة فسقطت ظلال هذا على ذاك

العينة التي أتحدث عنها هي ذلك النوع من الشعر الذي يمنح إمكانيات السرد عبر ما يتضمنه من وقائع وأحداث، بمجازات قابلة للتأويل، وتكون تجربة اقتراح القصيدة على الجمهور عبر وسيط المسـرح تجربـة خصبة ومخصبـة، ارتأيت فيها ذات لحظة سـبيلاً لمصالحة الجمهور مع الشعر أمام تدنى القراءة، ومصالحته أيضاً مع اللغة. ومن جانب ثان فإن فتح إمكانات جديدة للمسرح انطلاقاً من قناعة أن المسرح المغربي قد يضيق به الأفق إن ظل رهين الأدب الدرامي، يجرب فيه من دون أن يفتح للفرجة آفاقاً مغايرة. ولذلك يكون استدراج الشعر والنصوص المتشذرة نحو الركح سبيلاً لتجاوز طرق السرد الخطيَّة، وإعادة النظر في واقع الشخصيات المتخيلة، وفى طبيعة الحوار (قد يكون الصمت أيضاً شكلاً من أشكال الحوار، بل وحتى حين تتقابل نظرات المتلقى والمؤدى فذاك أيضاً شكل من أشكال الحوار). فائدة الشعر للمسرح تجنب المواضيع المبتذلة. دوره أن ينفض عن شجرة الكلام فائض اللغة، ذلك الشكل الفضفاض المطنب الذي يستعمل لترصيف الأحداث، في زمن يتطلب التكثيف. لذلك فإن الاشتغال على الشعر تثمين لما يوحى به من انزلاقات للمعنى من دون تقديم المعنى على طبق. البياضات والثقوب وكل ما ليس في المتناول، ذاك ما يفتح مسام التأمل في جلد القارئ

الستكشاف اللذة المستترة، وهو الشيء المتمنع الذي يفرض طرقاً جديدة في التناول وفي الأداء؛ عبر استنفار الوسائط من ضوء، ومن لون، وأحجام، وحركة أجساد، وموسيقي، وغناء.. وصمت.

• لديك كتاب حول «ينابيع المسرح الغربي، جدليَّة الأنا/الآخر» صادر عن المركز الدولي لدراسات الفرجة، كما ناقشت عام 2021 أطروحـة الدكتوراه في المسـرح حول موضـوع «الدراماتورجيا المعاصرة ورهانات الألفيَّة الثالثة: تجارب في المسرح المغربي مـن 2007 إلى 2017»، فما هـي أهم القضايا التـي تناولتها في كتابك؟ وما هي الخلاصات التي توصلت إليها في أطروحتك؟

- يشكل كتاب «ينابيع المسرح الغربي، جدليَّة الأنا/الآخر» الفصل الأول من أطروحتى عن الدراماتورجيا المعاصرة، التي أحرص على تنقيحها ونشر فصولها تباعاً. يستهدف الكتاب الحديث عن المسرح الغربي والتأثيرات التي طرأت عليه منذ نشأته الأولى إلى حين اكتشاف الغرب للثراء الذي تزخر به باقى ثقافات العالم. عن الخلاصات التي توصلت إليها، هي أن الدراماتورجيا في المسرح المعاصر لم تعد سجينة إيتيمولجيَّة (Etymology) قارة، من حيث اقترانها بفن التأليف المسرحي. إنها مجال تداول وسؤال مستفيض يتقاطع فيه ما هو أدبى درامي، مع دراماتورجيا توظف النصوص بحريَّة أكبر، أو تتخلى عنها. فحين لم يعد الأدب الدرامي شرطاً للإبداع المسرحي، صارت الحاجة ملحة لدراماتورجيات بديلة تعيد إلى الركح ما تم تهميشـه من مكونات الفرجة المسرحيّة. صار الهدف إيجاد لغة جديدة تكون فيها للأفعال التي يؤديها جســد الممثل وصوته، وباقى العناصر السينوغرافيَّة البصريَّة، المكانة الدلاليَّة نفسها التي تخص الكلمة.







• قدمت في فرقة «مسرح أفروديت» عروضاً مسرحيّة بأفق إنساني، اشتغلت فيها على مواضيع غير مستهلكة، ونصوصاً أدبيَّة تتراوح بين المسرح والسرد والشعر والشهادة، حظيت بالاهتمام، فكيف تستعيد هذه التجربة الغنيَّة؟

- هي تجارب أغنتني كثيراً وقادتني دائماً لأعاود في كل مرة اكتشاف المسرح من جديد، كل عمل فني هو نقطة ضوء فريدة، مغامرة فنيَّة وإنسانيَّة بأسئلة جديدة، ستتحول، هكذا وبالتدريج، إلى تجربة حياة. حتى محاولات الإعاقة التي تخللتها أفادتني بشكل كبير؛ مثلاً، استغرب عدد من الفنانين كيف لسينوغراف أن يتحول إلى مخرج! وبالفعل كانت لدى رؤية مختلفة في تناول المسرح والمواد التي يمكن للمبدع أن ينهل منها. حين قدّمتُ بمعيَّة طلبة المعهد «امرأة وحيدة» وحصلنا على الجائزة الكبرى في مهرجان المسرح ابتر يديه. الجامعي بالبيضاء استغرب البعض! وفي 2004 عرضنا بالمهرجان نفسـه الصيغة الأولى لمسرحيَّة «شـجر مر»، فتم عزل العرض عن المنافسة بدعوى أنه عرض احترافي، مع العلم أن المعهد العالى للفن المسرحي مؤسسة جامعيَّة كباقي الجامعات، ومن حق طلبته أن يتألقوا في مهرجان مسرحي. «شتاء ريتا الطويل» لمحمود درويش سنة 2003 تركت ردود أفعال جد إيجابيَّة، وعدها بعض النقد عودة الألق للمسرح المغربي، تم إلغاء مشاركتها في المهرجان الوطني للمسرح الاحترافي بدعوى أنها ستخلق انشقاقاً وسط لجنة التحكيم. هذه بالنسبة لى أشياء تسىء للمسرح المغربي، ومع ذلك لم تكن



إلا حافزاً للمزيد من الجهد والإصرار على مقاومة الرداءة (فنياً وإنسانياً). لعل أهم شيء تعلمته حين يقول لك البعض توقف واترك المجال لغيرك، هو ألا تقول للرسام توقف عن الرسم، بدل ذلك

• لم تنتظم فرقة «مسرح أفروديت» في عملها المسرحي المستمر، لأنها تعرضت للتوقف لفترات معينة، فهل كان السبب هو الرغبة في وقفة تأمل وتقييم أم الإكراهات الماديّة؟

- بالنسبة لي، لم تكن الإكراهات الماديَّة معوقاً قط لإيقاف الرغبة في ممارسة المسرح، هناك طرق عديدة لممارسة هذا الفن، قد تكون هناك مشاريع جد مكلفة، ولكن يمكن تأجيلها إلى حين دون إيقاف العمل، خاصة وأنه من الممكن إنجاز أعمال جيدة بأقل تكلفة؛ بل إننى ومنذ سنوات أحاول أن أطور - عبر ورشات ومن خلال مادة



الهواس مع عوزري وثريا جبران والنفالي وبسكازي وآخرين

الدراماتورجيا الركحيَّة التي أدرسها بالمعهد العالى للفن المسرحي والتنشيط الثقافي - إمكانات الإنجاز المسرحي الجيد بأقل التكاليف، من خلال منح المشتغلين عدداً من الخبرات، وعدداً من البدائل الفنيَّة غير المكلفة، التي تدفع أياً كان، للقدرة على التعبير المسرحي. أكيد أن غياب الإمكانات الماديَّة يخلق تحديات، لكن التعبير المسرحي يصعب إيقافه، في حين أن التوقفات كان أساسها الرغبة في التأمل وإعادة تقييم المنجز. بعد مراكمة ثلاثة أعمال مسترسلة أو أكثر، لا بد من طرح سؤال: إلى أين نسير؟ هل المشروع الفنى يتجدد أم كدنا نسقط في التكرار؟ هل كان هذا الخيار جيداً؟ ما الذي نود أن نقوله؟ هل فعلاً خدعتنا حواسنا فأخطأنا الصواب؟ إعادة النظر جد مهمة وخاصـة حين نكاد نفقد التواصل الإيجابي مع الجمهور، أو التواصل مع المعارف الجديدة، والتأطير الذي يلزم من الباحثين المؤثرين لتطور الحركة المسرحيَّة في المغرب، وقد كنت محظوظاً في مساري المهنى والعلمى أن وجدت مرافقاً، ومُسائلاً محرجاً، وموجهاً صديقاً، وناقداً رصيناً، أعده دائماً أستاذي الكبير، هو خالد أمين.

• وهـل يمكن الحديث عن السـينوغرافيا الموسـعة في التجارب المسرحيَّة المغربيَّة؟ وكيف يمكن لها أن تكون وظيفيَّة وتسهم في تحقيق الدراماتورجيا الركحيَّة؟

- ما هو متعارف عليه حالياً هو أن قرابة السينوغرافيا إلى الفنون التشكيليَّة والرقميَّة والبصريَّة صارت أمراً حتمياً، وهي أيضاً قرابة إلى الهندسة المعماريَّة، ومجموع تقنيات المسرح، دون أن يخلق ذلك لبساً أو تشويشاً على هويتها. لقد عرفت السينوغرافيا محطات عديدة في سعيها نحو أن تصير أكثر اتساعاً، متجاوزة بذلك سـؤال «الديكور» وعلاقة الخشـبة بالصالة، متجهة نحو كل ما من شأنه أن يعزز أجواء التمثيل. توسُّعٌ يشمل تصور البناية



المسرحيَّة كلها، بل ويتعداها خارج المسرح نحو حقول الفرجة التي من شأنها أن تستدرج الأنظار مانحة إياها فرصة اللعب. لذلك تتجلى معالم السينوغرافيا الموسعة في حجم التعقيدات التي تطرحها من داخل المسرح، ثم امتداداتها من جهة ثانية خارج مدارات المسرح نحو الفرجات الحيَّة، لتنتقل إلى كل المجالات التي تتيح تصوراً تمثيلياً: معارض، متاحف، فضاءات المدينة، حيثما يوجد فضاء مشيد «يتم الشروع في إبراز العلاقة مع ما هو متخيل وما هو وجداني فيه» (كورفان). لكن أين تكمن سعتها حين نحصرها في مجال المسرح؟ إنها تتجلى عبر مكوناتها التي تتضح عبر توظيف عدد من الوسائط أثناء سيرورة الفرجة، فهي تتداخل فيما بينها لتتقدم على شكل حزمة أو نسيج. ولكي يؤدي كل مكون سينوغرافي وظيفته داخل معمار العرض أثناء سيرورة الفرجة، يكون مختبر الركح أساسياً لاكتشاف الطرائق التي يتشكل بها المعنى خارج مدارات اللغة المنطوقة، ولكن بموازاتها، وفي تزامن مع أداء الممثل. هناك تجارب جد متميزة في هذا السياق استطاعت أن تقلص هامش اللغة المنطوقة لصالح بدائل أكثر



تعبيراً، وهذا أمر في غاية الأهميَّة، أن نتجاوز فكرة التبعيَّة للنص ما دام المسرح نشأ من الرقص والموسيقي، وهو الوعي نفسه لدي الحساسيات الجديدة في المسرح المغربي، التي أدركت أن النص ما هو إلا مادة ضمن باقى المواد يمكن توظيف مثله مثل باقى الوسائط، لكن حين يتم حجبه فذاك لا يعنى أن الفرجة لا تتحقق ما دام شرط المفرجة موجوداً.

• من خلال تجربتك المسرحيَّة المهمة والوازنة، ومعايشتك يطرحه الفنانون الجدد من أسئلة. للكثير من التجارب المسرحيَّة، ما رأيك في المسرح المغربي اليوم؟ وهل التجارب المسـرحيَّة الشـابة التي برزت في السـنوات • ومن خلال تجربتك التي تفوق ثلاثين سنة في العمل والتدريس، الأخيرة يمكن لها أن تعطي نقلة نوعيَّة للمسرح المغربي؟

> - وعى الجيل الجديد من المسرحيين المغاربة أهميَّة الوسائط المسرحي؟ الحديثة في صياغة المعاني الخاصة بالعرض المسرحي. هذا الجيل يدرك محدوديَّة اللغة المنطوقة، ويدرك عجز النصوص بصيغها التقليديَّة عن القبض على حقيقة عالم شديد التعقيد. هكذا يكون خيار الأسلوب الما بعد درامي منفذاً لإنتاج مسرح بصرى يعطى الأولويَّـة للجسـد، والتعبيـر الكوريغرافـي والصوتي، وللموسـيقي والرقص. وأهم من ذلك تقلصت الرغبة في تقمص الشخصيات المتخيلة مقابل عرض الذات وقلقها تجاه العالم. وفي هذه الحالة، هناك تجارب جد متميزة تنتج نصوصها معتمدة على الارتجال الخلاق، وتأخذ أوسع هامش من الحريَّة في تبني الموضوعات وفق خيارات جماليَّة مغايرة للمألوف، وهي، عبر ذلك، تزكي فعل

المشاركة والتفاعل الإيجابي مع ردود أفعال الجمهور، وهذا أمر في غاية الأهميَّة، أن نتجاوز فكرة إعادة إنتاج ما تمت صياغته سابقاً، حتى وإن تعلق الأمر بالريبيرتوار. الحساسيات الجديدة في المسرح المغربي أدركت حدود الترفيه في المسرح، وهي تسعى لأن يكون المسرح حدثاً يومياً يحكى هواجسها ويُسائل حياة الناس العاديين، بدل أن يكون مجرد استذكار. عالمنا اليوم سريع التحول، عالم غير آمن، ولم يعد فيه الإنسان محور الكون، وهنا تكمن أهميَّة ما قد

# ما الموقع الذي تحتله السينوغرافيا اليوم ضمن صيرورة الإنتاج

- السينوغرافيا الآن صارت أحد المفاتيح الأساسيَّة لنجاح عدد من التجارب المسرحيَّة (ديكور، أزياء، مؤثرات بصريَّة رقميَّة ومؤثرات صوتيَّة، إضاءة، مكياج ...)، دورها منح المعنى لتصورات الإخراج، متعة السمع والإبصار، والعمق الدرامي للحالات والمواقف، وقول ما تعجز اللغة المنطوقة عن قوله.

• في مسرحيتك الأخيرة «ما تبقى لكم»، المقتبسة عن نص روائي للكاتب الفلسطيني غسان كنفاني، تستنطق القضيَّة الفلسطينيَّة باللغة العاميَّة المغربيَّة، فما هي التحديات التي واجهتك في هذا العمل المسرحي الذي يطرح قضيَّة ما زالت تعتمل إلى الآن؟



- التحديات الأولى كانت تهم سؤال الكتابة، كيف يمكن إنجاح صياغة دراماتورجيَّة لرواية تجريبيَّة اعتمد فيها كنفاني على التلاعب بالزمن، وبالأماكن، معتمداً على تقنية البتر والانتقالات المفاجئة التي تغير مسارات السرد بين فقرة وفقرة. ثم ما الذي تبقى لشخصيات تبدو على هامش الحياة، وتعيش قصة قد تبدو تقليديَّة، ويمكنها أن تكون موضوع فيلم تلفزيوني درامي ناجح؟ (امرأة اعترض أهلها على زواجها إلى حين انعتاق شعبها من الاحتلال، لكنها تسقط حاملاً من أحد خونة القضيَّة). هذه الحدوتة كانت هي الأرضيَّة التي سوف تبيح لنا سرد حكاية واقعيَّة مشحونة الدلالات، عبر استعمال عدد من الوسائط: استعمال الفيديو واعتباره جزءاً مهماً من صياغة الدراماتورجيا الخاصة بالعرض. لقد حضر الفيديو بوصفه وثيقة حيَّة عما عاناه الفلسطينيون منذ ترحيلهم من يافا سنة 1948 في القرن الماضي، إلى حرب الأبراج على غزة في العقد الثاني من الألفيَّة الثالثة. إنها الذاكرة التي يحاول الإسرائيليون محوها. من ثم يمكن اعتبار الفيديو نصاً موازياً لنص غسان كنفاني، يغذّيه ويدل عليه. ثم هناك المؤثرات الصوتيَّة، والموسيقى، والغناء الذي يعيد ترميم هذه الذاكرة ليدل عليها. لنقل إنها كتابة التزامن التي تتيح إلى جانب القصة المحوريَّة تشكيل بانوراما لفظيَّة وبصريَّة وسمعيَّة، تمنح الإيقاع لعرض ارتضينا له أن يتسم بالكثافة، ويقحم الجمهور في عالم لا يكتفي بحدوثه: شرفة تضيء تاريخاً من الفظاعات التي بلغت اليوم ذروتها في غزة، ووجه العالم الكئيب يتلكأ أمام

#### • وما هو جديدك المسرحى؟

أفظع الجرائم الإنسانيَّة ويتثاءب.

- أحياناً أسترجع شغف العمل على نصوص كتبت للمسرح، لذلك لى أمل فى أن نقدم لجمهور «مسرح أفروديت» هذا الموســم أحد الكاتبين المجدين: يوســف فاضل، وكمال خلادي، أو هما معاً، لم لا؟ مؤلفان من جيلين متجاورين، وشعريتان مختلفتان في خلق التماس بين عوالم الواقع والمتخيل. آمل أن

> المسرح لا يكتفي بالموهبة 7 لكن بالمعرفة وبمختبر التجربة.. والإخراج لا يتطور إلا من خلال ما يقترحه السينوغرافيون



#### سيرة

عبدالمجيد الهواس (1964) مخرج مسرحي مغربي وأستاذ في المعهد العالي للفن والمسـرحي والتنشـيط الثقافي، أشـرف على شعبة السينوغرافيا بالمعهد لسنوات. خريج الدفعة الأولى في المعهد العالى للمسرح والتنشيط الثقافي 1990، الذي التحـق به بعد دراسـته في جامعـة محمـد الأول بمدينة وجدة لسنتين. أسس بعد تخرجه عام 1999 فرقة «مسرح أفروديت» رفقة زميليه عبد العاطي لمباركي ومسعود بوحسين. تتميز أعماله المسـرحيَّة بالغنى والتنــوع والنهل مــن الآداب والفنون، ومن بين أعماله نذكر: «امرأة وحيدة» 2001، «شـجر مر» 2004، «شــتاء ريتا الطويل» 2005، «نوســتالجيا» 2006، «فيول أن سين» 2007، «حديقة معلقة» 2007، «أش بان ليك» 2010، «لالـة جميلا» 2014، «شـكون أنـت؟» 2012، «سـكيزوفرينيا» 2013، «رجل الخبــز الحافي» 2015، «في انتظار عطيل» 2017، إلى «ما تبقى لكم» 2023.

صدرت له دراسات مسرحيّة من بينها: «ينابيع المسرح الغربي، جدليَّة الأنا/الآخر»، و «السينوغرافيا بين الأثر الفني والجسد الفرجوي»، وصدرا عن «المركز الدولي لدراسات الفرجة» بالمغرب، كما ناقش عام 2021 أطروحة الدكتوراه في المسرح حول موضوع «الدراماتورجيا المعاصرة ورهانات الألفيَّة الثالثة: تجارب في المسرح المغربي من 2007 إلى 2017».

# الشارقة

محجة المسرحيين العرب

سوالمي حبيب أستاذ جامعي وناقد مسرحي من الجزائر

في أمسية ذلك اليوم من آواخر شهر سبتمبر من عام 2017، وبدعوة كريمة من القائمين على مهرجان كلباء للمسرحيات القصيرة، بت أتجهز لرحلة هي الأولى لي إلى دولة الإمارات العربية المتحدة، وبالضبط إمارة الشارقة. لقد تجهزت لتلك الرحلة وفي الخلد نوازع وأحلام وتصورات حول الإمارة التي تحتضن المسرح العربي، التي لطالما سمعت بتوهجها مسرحياً من خلال حكايا أساتذتي أو زملائي أو الفنانين الذين يعودون إلى الجزائر، وهم في دهشة مما خبروه عن إمارة الشارقة،

لاسيما في مجال المدنيَّة الراقية، والخطى العملاقة التي أسست لمعرفة فنيَّة، وتوهج لعوالم المسرح، وزخم إنتاج، وملتقيات علميَّة رصينة تسعى لبعث مسرح عربي حداثي وتأصيلي، حكايا وقصص جعلتني أجلس القرفصاء في بعض الأحيان وأتخيل نفسي وسط هذا الجمال الذي سمعت عنه ولم أره بعد.

كان الأمر كذلك، ونزلت عزيزاً كريما بإمارة الشارقة، ضيفاً على مهرجان كلباء للمسرحيات القصيرة، إذ وجهت لي دعوة من أجل إضاءة مقاربة عن أطروحة الدكتوراه التي كنت حديث عهد بمناقشتها، في إطار «ملتقى الشارقة للبحث المسرحي» الذي يقام على هامش المهرجان. كنت كمن حقق حلماً طال انتظاره، لاسيما وأن أصداء الإمارة وصناع المسرح فيها، وعلى رأسهم صاحب السمو الشيخ الدكتور سلطان بن محمد القاسمي، كانت قد سبق صيتها إلى مختلف أرجاء الوطن العربي.

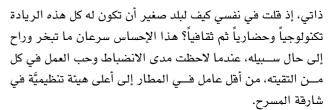
في بداية الأمر شعرت برهبة وخوف مما سأجده في هذه الإمارة الخليجيَّة، خوف له ما يبرره؛ فقد سمعت أن إمارة الشارقة أصبحت محجَّ صناع الدراما والمسرح في الوطن العربي، وأنا الذي تعودت على نقد العروض والنصوص المسرحيَّة، سأكون أمام محفل مسرحي يسمع كلامي، ويناقش مضمونه، وسيقف لا محالة من خلال منظريه وأسمائه الفنيَّة على فكره ومنهجه ومنطقه.

عندما حطت الطائرة انتابني إحساس مثير وغريب، مثير لأنني رأيت مدنيَّة لا تضاهيها مدنيات دول الغرب، انضباطاً وحسن استقبال وخدمات راقية منذ الوهلة الأولى التي نزلنا فيها على أرض هذه البلدة الطيبة، بلدة تثيرك بتنوع رهيب في الموارد البشريَّة، إذ تتراءى لك عياناً مختلف الثقافات من أقصى شرق آسيا إلى أدنى غرب أمريكا اللاتينيَّة، تنوع زاد من قيمة هذا البلد، وأسهم بلا شك في رقيّه وازدهار الحياة فيه. وأما إحساس الغرابة فكانت سببه









في غاية الروعة والجمال بعمارة عربيَّة إسلاميَّة راقية، لم يسعفني الحظ ذلك اليوم في تتبع جماليات هندسته التي تمزج بين المدنيَّة المعاصــرة والفن الإســلامي، فقد كان الوقت متأخــراً، غير أنه مع



ملتقى الشارقة الخامس للبحث المسرحى

إطلالة اليـوم الموالى أخذتنى البهجة أيمـا مأخذ، خاصة في تلك المدينة الصغيرة المحاذية لإمارة الفجيرة، التي تعكس تطلع أهلها إلى كل ما هو وافد بغير ريبة ولا عقدة نقص، وفي السياق نفسـه متمسكة بهويتها العربيَّة بكل فخر واعتزاز.

وأنا في انتظار اليوم الموعود الذي سأقف فيه أمام نخبة في فندق بمدينة كلباء حيث تطل نافذة غرفتي على مسجد من ممارسي المسرح ونقاده وأكاديمييه، لأقدم ورقتي البحثيَّة حول الممارسة المسرحيَّة المعاصرة في الجزائر بين الهواية والاحتراف، لم أشاً أن أتخلف عن برنامج العروض المسرحيَّة التي قدمت على خشبة المركز الثقافي لمدينة كلباء، هي مسرحيات قصيرة



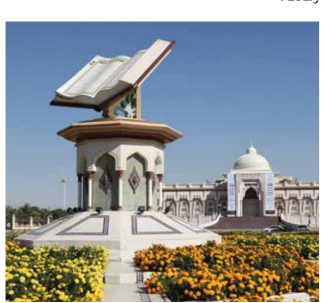


نعم، ولكنها ترنو لتعليم هواة وممارسي المسرح من مختلف أرجاء الدولة والوطن العربي أساسيات «أبو الفنون»، فقد شاهدت خلال هذه الفعاليات كل العروض التي قدمت، سواء داخل المنافسة أم خارجها. وكنت لا أفوت فرصة إلا وأخرجت مذكرة صغيرة أكتب فيها كل شاردة وواردة فنيَّة مرت على مسمعى وناظري، متسائلاً ماذا لو أصبحت الشارقة نموذجاً يحتذى فعلاً لا قولاً في مجال المسرح، عربياً؟ أكيد سنقطف ثمارها وإياهم، ولا محالة سنجد أنفسنا بعد عقد أو عقدين من الزمن أمام مجتمعات واعية جمالياً وأيديولوجياً

وأسعفني حظى الوافر أن أقف في تلك الأمسيات الدافئة على مجموعة من المسرحيات، إذ افتتح المهرجان بمسرحيَّة عنوانها «71 درجة» التي افتبست عن مسرحيَّة «تيتوس أندرونيكوس» لوليام شكسبير، وقدمها ركحياً المخرج مهند كريم، وقد فاجأتني جرأة هذا المخرج على التعامل مع هذا النص المأساوي والمركب، الذي يحكى أفكاراً جريئة ومأساويَّة تمثلت في الاغتصاب، والانتقام، والجنون، هذا النص الذي هابه فطاحلة المسرح العربي درماتورجياً وركحياً، أبى هذا المخرج إلا أن يتحدى نفسه فيه، وما أثار إعجابي أكثر في هــذا العرض هو قدرة المخرج على نقل الأحداث من بيئتها القديمة إلى البيئة المعاصرة التي نعيشها، مستعيناً بالصورة السينوغرافيَّة المبهرة، والماتع فيه أن العرض شدني بصرياً إلى أبعد الحدود، برغم صعوبة تجسيده لبعض المشاهد، ووقوعه في بعض الأخطاء التقنيَّة والبنيويَّة، لكن ما يشفع لجماليَّة هذا العرض التزامه بقانون المسابقة الذي كانت تيمته محدوديَّة زمن العرض، فالمهرجان

أقيم خصيصاً للمسرحيات القصيرة، حتى يتسنى الوقوف على أهم خطوات تكوين المسرحيين سواء ممثلين أم عاملين في المهن المرتبطة به، تماشياً وروح المهرجان الذي يقدم مسرحيات قصيرة بغية التكوين والتعليم.

مسرحيَّة أخرى كان لها أثر فني في وجداني، وهي مسرحيَّة «أغنية طائر التم» التي كتبها تشيخوف وقام بإخراجها أحمد عبدالله راشد بعد إعادة كتابتها بلغة عربيَّة تستنطق وجع وألم الفنان في آخر أيامـه، فكانت دراماتورجيا فنيَّـة وقصيرة وممتعة



أما المسرحيَّة التي استوقفتني كثيراً فهي مسرحيَّة «الذاكرة والخوف» التي اقتبست من مجموعة من أعمال الكاتب الإنجليزي الكبير وليام شكسبير، وهندسها ركحياً المخرج سعيد الهرش، المسرحيَّة أتت بالملك لير من عصر النهضة إلى حياتنا المعاصرة، قُدم فيها الملك لير في شكل معاصر تماماً، برغم صعوبة هذا العمل وقلة من خاض عُباب كتابته ركحياً في الوطن العربي، لكن فريق العمل كان له رأي آخر، فقد تجرأ على شكسبير، بل وقدمه في حلة مغايرة تماماً لما نعرفه في المسرحيَّة الأصليَّة، وبرغم وقوع الفريق وعلى رأسه مخرج العمل فيما أرى في بعض الهنات، غير أن العرض كان يستحق المشاهدة، خاصة إذا علمنا أن جل أعمال المهرجان تدخل في إطار تكوين الممثلين، الذين يقف بعضهم ربما لأول مرة في مواجهة الجمهور، والمسرحيَّة بالفعل حازت الثناء وأخذت مجموعة من الجوائز، أهمها جائزة أحسن عرض متكامل.

#### ملتقى البحث.. سفر في إنتاج المعرفة

كنت معنياً بهذا الملتقى رفقة مجموعة من الباحثين من مصر، والعراق، والمغرب، قدمنا على هامش هذا المهرجان مجموعة من البحوث الأكاديميَّة التي تناولت أقلامها مواضيع حداثيَّة متنوعة، مثل الممارسة المسرحيَّة في الجزائر ومصر، وتقنيات التمثيل في العراق، ومسرح الشارع في المغرب، كلها كانت بحوثاً أكاديميَّة بحتة، وقد قدمت بحثي الموسوم بـ «الممارسة المسرحيَّة المعاصرة في الجزائر بين الهواية والاحتراف»، في محفل أكاديمي شدني إليه حضور مائز من لدن المشاركين في المهرجان، نقاشات أكاديميَّة، وأسئلة ترنو إلى التعرف إلى دهاليز المسرح الجزائري، فكان جل مناي أن أقدم لمحة معرفيَّة عن الممارسة المسرحيَّة في الجزائر، فنات تجربتي في المتابعة النقديَّة للساحة المسرحيَّة المعاصرة في الجزائر، متوقفاً عند مفهوم الهواية والاحتراف في المسرح. كما

كان لي في هذا اليوم شرف التعرف معرفياً إلى التجارب الأكاديميَّة التي التقيتها في محفل كلباء، وفي حاضرة شارقة الفكر والثقافة، إذ تعرفت هناك إلى أصحاب أقلام بحثيَّة مثل المخرج والباحث طارق الربح من المغرب الأقصى، الذي قدم تجربته العلميَّة والفنيَّة في مسرح الشارع، وأتحفنا بأطروحة علميَّة ناقش فيها مختلف إشكاليات مسرح الشارع في المغرب الأقصى، كما قدم تجاربه الذاتيَّة بصفته مخرجاً مسرحياً خاض تجربة مسرح الشارع بما لها وما عليها، فكانت لي فائدة بحثيَّة متميزة، عرفت من خلالها أهم توجهات هذا النوع المسرحي، أما الباحثة المصريَّة ميلسيا رأفت فقد أماطت اللثام في بحثها عن أرشيف المسرح المصري بكل تراكماته الإبداعيَّة، وبمختلف توجهاته الجماليَّة والفنيَّة.

#### تعارف

إن من أجمل ذكرياتي مع مهرجان كلباء للمسرحيات القصيرة، تعرفي إلى شخصيَّة فنيَّة جدليَّة، قدمت للأردن الشقيق عدة أعمال مسرحيَّة لا بد أن تحفظ وتخلد بماء الذهب. إنه حسين نافع، رحمة الله عليه، الذي تعرفت إليه على هامش هذا المهرجان، وأتى مسهما بورقة بحثيَّة في ملتقى البحث العلمي، فتجاذبنا أطراف الحديث. كلمني عن «سالومي» مسرحياً، تلك التحفة التي شاهدت بعضاً من مقاطعها من على شاشة جواله، تآلفت القلوب فتشابهت الكلمات، كنت بعد انتهاء مهرجان كلباء للمسرحيات القصيرة، أتواصل معه وأسأل عن جديده الفني، فيحدثني تارة بأمل عندما يقدم عرضاً ويشارك في مهرجان، ويحدثني تارة أسفاً لحال المسرح في بلده، وعن مطبات وصعوبات هذا الفن الذي أصبح يصارع من أجل البقاء، ولا يكاد يكتم سخطه على الفن الهابط، وحال المسرح في الأردن والوطن العربي، كان دائماً ما يحدثني عن «سالومي»، و«الإسكافية والوطن العربي، كان دائماً ما يحدثني عن «سالومي»، وقد تواصلت معه العجيبة»، و«بيت برناردا ألبا»، و«عرس الدم»، وقد تواصلت معه





ذات أمسية من سنة 2021 فوجدته متفائلاً بعمله الذي كان آخر عنقود الإبداع عنده، مسرحيَّة «الآخر»، إلى أن فجعنا في صبيحة السادس من شهر فبراير سنة 2022 بخبر نزل علينا كالصاعقة، لقد جف القلم ونزل الفارس عن جواده، فرحمة الله عليه.

وهناك أيضاً صابر رجب، من رمال خورفكان إلى رحابة المسرح الخليجي انطلق هذا الرجل المثير للإعجاب، عرفته في هذه التظاهرة التي تهتم أيما اهتمام بصناع الفرجة المسرحيَّة في دولة الإمارات العربيَّة المتحدة، وكما العادة فقد شهدت هذه الدورة تكريماً خاصاً لهذا المسرحي سليل خورفكان الذي أصبح نموذجاً للفن المسرحي في كل إمارات الدولة، بفضل صدقه وجنونه الفني، منطلقاً من المسرح المدرسي، خائضاً غمار تجربة مسرحيَّة متميزة انطلق فيها من مسرح الفجيرة الوطني، فقدم عديد الأعمال المسرحيَّة، تمثيلاً وإخراجاً، منها مسرحيَّة «غلط في غلط»، ومسرحيَّة «المنحوس منحوس»، ومسرحيَّة «استفهام»، وغيرها من الأعمال التي نالت جوائز محليَّة وعربيَّة، فحق له أن يكرم، وحق للقائمين على الفن الرابع أن يكرموه.

وسفيان عطيَّة، ابن بلدي، المناضل المسرحي بامتياز، كان ضيف شرف في هذه الدورة، وكنت أسمع عنه وعن نضاله في دهاليز المسرح الجزائري، خاصة في تسعينيات القرن الماضي، المرحلة التي أفل فيها المسرح في الجزائر، وترك زمام الأمور لضغائن الحقد والتطرف بكل أنواعه، غير أن هذا المناضل أبي إلا أن يستمر في زمن هرب فيه صوت الحب تاركاً صوت الرصاص يدوي، روى لي تجربة من تجاربه القاسية أثناء تنقله من منطقة إلى أخرى متخفياً من أجل أن يصنع الفرحة بمسرحه، رفقة فرقته المسرحيَّة، متحدياً الخوف والكره، وحاملاً مشعل الحب والأمل، وإلى غاية العشريَّة الثانية من القرن الحادي والعشرين، لا يزال

ينافح عن جماليَّة المسرح فنياً وأيديولوجياً، كنت أسمع عنه ولكن لم ألتق به شخصياً، فكان لي شرف اللقاء به في هذه الدورة من المهرجان، فأصبحنا أكثر من صديقين، وقدم لي فيما بعد مجموعة من نصوصه التي أعمل عليها نقدياً وأكاديمياً، فشكراً كلباء، وشكراً للفجيرة، وألف شكر لشارقة المسرح.

#### كلمة لا بد منها

أجدني هنا أقف احتراماً لكل القائمين على هذه الفعاليَّة المسرحيَّة المتفردة في هدفها، فهي تسعى لاستكشاف مواهب محليَّة وعربيَّة في مهن فنون العرض المسرحي، تمثيلاً وإخراجاً وكتابة، وصقل تلك المواهب، ومرافقتها أكاديمياً واحترافياً في اكتشاف معالم المسرح مترامية الأطراف، مبادرة يرعاها صاحب الفضل والمثقف الذي آلى على نفسه أن يجعل من إمارة الشارقة بمختلف ربوع مدنها وقراها محجاً لكل من يحب ويهوى فن التمثيل وفلسفة المسرح الإنسانيَّة.





عزيز الذهبي باحث وناقد ثقافي من المغرب

انبثقت خلال القرن العشرين تيارات مسرحيَّة جديدة تمثلت تصورات متميزة لفن الإخراج، تهدف إلى تجاوز مرحلة تقديس النص من لدن المسرح الكلاسيكي إلى مرحلة أخرى حاسمة، يصبح فيها الممثل سيد الخشبة محتلاً مكانة فنيَّة راقية، وتسهم فيها العناصر السينوغرافيَّة (الديكور، الملابس، الإضاءة والموسيقي...) في تحقيق فرجويَّة العرض المسرحي، وضمان تواصل حميمي بين الممثل والجمهور. وفي فترة السبعينيات حاول بعض المسرحيين المغاربة إعادة هيكلة المشهد بعد اطلاعهم على مستجدات الإخراج المسرحي الغربي. وفي هذا السياق تأتى تجربة محمد مسكين، الذى وضع تصوراً خاصاً للإخراج يقوم على رفض التزيين بالديكور، وتنويع الإضاءة، وصخب الموسيقي، ليستعيض عنها بـ «الكولاج لـدى الناس «تعيدهـم إلـى الطفولة، إلى ما هـو بكر ومكبوت فيهم»، وقد استدعاه إن الوحدات المكونة له من أشكال وصور تحدد مدى اشتفال العلامات والدلالات». عن أساليب جديدة تجعل الإبداع المسرحي

## فرجة «الكولاج» المسرحي

وملء الركح بما هو حى «انطلاقاً من مبدأ الانفصال عما هو مألوف من الأشكال والألوان، والالتحام بعالم مرئى جديد ينقذ عين المتلقى من هيمنة الأشكال والمظاهر المعتمدة في الثقافة الرسميَّة»، ويضمن مشاركته في الفعل المسرحي، وإخصاب خياله وأفقه التأويلي، ثم التقليل من أهميَّة الخطاب اللفظى الذي هيمن لفترة طويلة على الكتابة المسرحيَّة، وهي صيغة للحد من هيمنة نموذج المسرح اللغوي في أفق بلورة «لغة رمزيَّة بمواد بسيطة نقوم بتطويعها وتحويلها إلى موضوع جمالي يعكس أحلامنا وقضايانا». والملاحظ أن محمد مسكين حينما يدعو في مسرحه النقدي إلى تنويع اللغة المسرحيَّة من خلال توظيف الكولاج المسرحى، فإنه ينهل من معين مسرح القسوة لدى آرتو، حيث يدعمان معاً فكرة ويمكن أن نميز داخل كل فضاء مسرحي تجاوز لغة الحوار المنطوق واقتراح بديل بين ثلاثة فضاءات متباينة: عنه كتابة جسديَّة ولغة مرئيَّة، في محاولة لاستشراف آفاق فنيَّة وجماليَّة جديدة.

تجاوز ذلك الطابع التزييني الثابت للديكور،

حاول المسرحيون الهواة تأسيس خطابهم الإبداعي بوعي ناضج، من خلال إصرارهم على تطوير التجربة المسرحيَّة المسرحي» وما يولده من إحساسات جديدة بالمغرب، عبر تجاوز الثغرات الناتجة عن غياب التكوين التقنى لدى الممارسين، بغية تقديم فرجة ذات أبعاد فنيَّة وجماليَّة محمد مسكين لأنه يشكل لغة رمزيَّة، إذ معاصرة. ومحمد مسكين - بحكم توجهه الواقعي الملتزم -أنتج خطاباً مسرحياً مثقلاً، تعد مجالاً «للسمياً Sémiotisation التي يرفض الأشكال المسرحيَّة الجاهزة، ويبحث إن الغاية التي من أجلها تم إقحام الكولاج ﴿ دائِمِ الحيويَّة والحركيَّة، وهو ما بدا واضحاً ﴿

يقيم حدوداً بين القاعة والخشبة، وتوظيفه للكولاج المسرحي الذي يعتمد على جماليَّة الصورة، فيتخذ من العرض المسرحي فضاء للغات متعددة تخاطب عين المتفرج، كما استفاد من فن السينما تقنيات فنيَّة مكنته من إتقان اللعب بالفضاءات والأزمنة وتداخلها مع العناصر السينوغرافيَّة.

يقترح مسكين رؤية جديدة لمعماريّة الفضاء المسرحي «إنه فضاء محايد، عبارة عن مساحة مكانيَّة فارغة قابلة لآلاف الأشكال. إن هذا الفضاء المتحرك هو المعطى الأول لإبداعنا، إنه متحرك لأنه يختزن ما لا نهاية له من إمكانيات التشكل» المرئى (الأشكال - المواد - الألوان) الذي يتكلم لغته الحيَّة على الخشبة ويخاطب عين المتلقى. وقد اقترح مسكين في نصوصه المسرحيَّة بعض الفضاءات التجريبيَّة،

فضاء الخشبة حيث ينجز العرض

المسرحي، وفضاء الممثل أي رقعة الركح الذي يتحرك فيه، ثم فضاء الجمهور الذي يسهم من خلال تفاعله مع الممثلين في صنع الفرجة المسرحيَّة. وتجدر الإشارة إلى أن الفضاء المسرحي في منظور مسرح النقد والشهادة، اقترن بدلالة «التكسير وإعادة البناء»، بوصف يرفض الثبات والسكون، وينزع إلى الحركة والتغيير والتأسيس لرؤية جماليَّة للعالـم. وتضطلع «دلالة التكسير وإعادة البناء»، في المسرح النقدى بوظيفتين: وظيفة أيديولوجيَّة بحكم أن الفضاء المسرحي النقدى حينما يتجاوز في عروض «مسرح النقد والشهادة» هي في انتقاده للفضاء المسرحي الإيطالي الذي نمطيَّة معمار مسبق، فإنه يرمي إلى تكسير

سلطة الواقع والدفع بالإنسان لامتلاك ذاته ﴿ هـو الشـخصيَّة، ولا يمكـن تصـور حـوار ﴿ جماعياً، فإن غياب أحد مركباته يؤدي حتماً والبحث عن الحقيقة، بالإضافة إلى وظيفة جماليَّة تتجلى في أن «الفضاء المسرحي المتحرك لا يفرض سلطته على الكتابة المسرحيَّة، بل ينسج علاقة جدليَّة معها، باعتباره يمتلك قابليه لاحتضان الأحداث والشخوص».

> بناء على ما سبق، يتضح أن محمد مسكين كان يروم المحافظة على بساطة المسرح الخالى من التكلف والصنعة التزيينيَّة، إذ لم يكن يراهن على تكديس الفضاء المسرحي بالقطع الديكوريَّة، بل ضمان انسجام وتفاعل الممثل مع الفضاء المفتوح الذي يتحرك فيه، وحرارة لقائه بالجمهور الذي يتوجه إليه.

> كان مسكين يتطلع إلى تأسيس خطاب مسرحى ينفرد بخصوصيات جماليَّة متميزة، ويخلق فرجة متصالحة مع متلقيها، بما يملكه من حمولات ثقافيَّة وفنيَّة تحفزه على المشاركة في اللعبة المسرحيَّة بطريقة واعية ونقديَّة من دون أن يندمج في الأحداث. ومن أجل إنجاح هذا المشروع، راهن مسكين في عروضه المسرحيَّة على جسد الممثل بكل ما يمتلك من لغة ومهارة قادرة على إحداث تأثير مقصود في عقل المتفرج وروحه. ولعل ذلك ما حدا بالباحث حسن المنيعي إلى نعت كتابـة «النقد والشـهادة» بأنها «كتابة جسدية بكل تفاصيل الجسد وإغراءاته، وهذا من خلال تألقها أمام الناس عبر أجساد الممثلين». وحينما يتقن الممثل توظيف إمكانياته الجسديَّة ومهاراته الصوتيَّة، فإنه يصبح سيد الخشبة وعنصراً أساسياً في بلورة الإنجاز الركحي، حيث يستطيع في إطار وحدة العرض واتساق عناصره أن يشارك بفعاليَّة في نسج خيوط الأحداث المسرحيَّة، لينقل إلى الجمهور فكرة عن الشخصيَّة التي

مسرحي بدون شخصيات مسرحيَّة (...)، كما إلى بتر الفرجة من أحد عناصرها الجوهريَّة، أن الحدث يأخذ قيمته وكل أبعاده في إطار مما يفسر العلاقة الجدليَّة والتواصليَّة التي علاقته بالشخصيَّة».

لغته السينوغرافيَّة تجاوز اللغة الأدبيَّة للنص الدرامي، فإن ذلك يقابله في مرحلة ثانية خلص إلى أن «العلاقة بين العمل الإبداعي تجاوز آخر من لدن الممثل بواسطة لغته والمتلقى تنبنى على أساس معرفي، ما الجسديَّة التعبيريَّة. هذا الاشتغال الجسدي يعبر عنه في مسرح النقد والشهادة «بتقنية اللعب»، بوصفها ظاهرة فطريَّة مرتبطة بالإنسان الذي ينزع إلى تقليد ومحاكاة ألعاب الحيوان في الطبيعة. ويتمظهر هذا اللعب/ أو المحاكاة في «الرقص» «وهو أقدم لغة اكتشفها الإنسان وتتم من خلال الجسد...، حيث كان الراقص يضع قناعاً يرمـز للحيوان المراد اصطياده. إن عمليَّة الصيد التي يمكن أن يتعذر نجاحها واقعياً، يمكن أن تتحقق رمزياً من خلال الرقص الذى كان استباقاً للزمن ومحاولة التحكم في الطبيعة".

> يبدو أن عروض «المسرح النقدي» اعتمدت بالأساس على جسد الممثل الذي «يمتك جهازاً عضلياً عاطفياً له الوظيفة نفسها التى يتوفر عليها الرياضي الفيزيقي الحقيقى»، لذلك أصبح الممثل بطل خشبة المسرح، أو بالأحرى هو المسرح حسب تعبير غروتوفسكى، لأن جسده يختزن طاقة فنيَّة تجعل كلماته ونبراته وحركاته تنبع من قلب المشهد وجوهره، لتصل بالقوة والتدفق نفسهما إلى قلب الجمهور وعقله.

> ويعد الممثل العنصر الأبرز في العرض المسرحي، إذ هو العضو الوحيد في الفريق الفني والتقنى الذي يحظى بصلة مباشرة الجمهور ومعاينته لما يقوم به من تشخيص.

تربط بين العرض المسرحي وجمهوره. لقد ولئن كان المخرج يستطيع بوساطة أدرك مسكين أهميَّة الدور الذي يضطلع به المتلقى في سيرورة العمليَّة المسرحيَّة، حيث دام المتلقى يتواصل مع هذا العمل من خلال قراءاته للعناصر الدالة في الكتابة المسرحيَّة، بإرجاعها إلى مدلولات معينة تتحرك عبر مساحة معرفيّة يمتلكها، وتشكل مرجعه الخاص»، غير أن مسكين يجعل تحقق الإبداع مشروطاً بإفراغ الخطاب المعرفي في قالب جمالي يضفي عليه صفة الابتكار والخلق. فتحريك مشاعر وأحاسيس متفرج العرض المسرحي، لا يتحقق إلا إذا بلغ التواصل درجة الإثارة الجماليَّة «التي من خلالها يتم إدراك الأبعاد». هذا التأكيد على ضرورة مراعاة الجانبين المعرفي والجمالي عند كل قراءة مسرحيَّة، يجعل الجمهور يدرك الدال والمدلول المسرحيين على نحو يخضع لشروط القراءة الممسرحة. لقد كانت رؤية المبدع في «مسرح

النقد والشهادة» تهدف إلى تخطى القراءة الكلاسيكيَّة التي تهمش المتفرج، في مقابل الانفتاح على قراءة حداثيَّة تقوم «بتسييس الجمهور. وتفعيل الحركة، باتجاه التقدم والثورة (...) فالمسرح حدث اجتماعي، سواء على صعيد تآزر وتفاعل عناصر العرض المسرحي فيما بينها، أم على صعيد التفاعل مع الجمهور»، لهذا ركز محمد مسكين على ضرورة تأثيث فضاء خشبة المسرح بالمواد والأشياء الحيَّة الكفيلة بمخاطبة بالمتلقين، غير أن وجوده رهين بوجود عين المتفرج حتى يسهل عليه التجاوب مع العرض المسرحي، ويصبح شريكاً فاعلاً في يلعب دورها. فالمسرح «هو الممثل، والممثل وإذا كانت الظاهرة المسرحيَّة خلقاً وإبداعاً عمليَّة الخلق والإبداع الفني المسرحي.



لم تكن «البخارة» العمل المسرحي الأول للتونسي صادق الطرابلسي على مستوى الإخراج فقط، بل كانت أيضاً العمل الأول الذي يطرح موضوعاً غير مألوف في المسرح التونسي، وربما العربي، يتعلق بالآثار المدمرة للتلوث الصناعي على البشر.

#### كمال الشيحاوي إعلامي وناقد ثقافي من تونس

ولم يتوج العمل بأكبر جوائز مهرجان المسرح الوطني التونسي، مخرجه. وبالتانيت الذهبي لأيام قرطاج المسرحيَّة في دورتها الأخيرة التي نظمت ديسمبر الماضي، لطرافة موضوعه وجدته فقط، بل لأصالة • يبدو مو الطرح، ونجاحه في تجنب الطرح «الدعائي» أو «التحريضي» غريباً على لموضوع في غاية الخطورة والحساسيَّة، ومقاربته برؤية مركبة، بوصفه مرتسب الآراء وتشكك في الأحكام، وتنظر إلى ما أبعد من سطح المسبقة؟

الواقع، كل ذلك في جماليَّة مبتكرة تضافرت فيها كل مفردة من مفردات الإخراج، في صياغة الدلالة العامة للعرض بتناسق حركي وإيقاعي وموسيقي لافت. حول هذا العمل كان لنا هذا الحوار مع

• يبدو موضوع التلوث البيئي الذي تطرحه مسرحيَّة «البخارة» غريباً على موضوعات المسرح التونسي، وكثيراً ما ينظر إليه بوصفه موضوعاً ثانوياً، فهل كنتم مدركين لهذه الأفكار والأحكام



## • ألا توجد مخاطرة في أن ينظر إلى مسرحيّة «البخارة» بوصفها فعلاً تحريضياً للناس/المواطنين؟

- ثمة نوعان من المخاطرة في مسرحيَّة «البخارة»؛ مخاطرة سياسيَّة ومخاطرة فنيَّة. تبرز المخاطرة السياسيَّة في حساسيَّة الموضوع، وقد وجدنا أنفسنا أي فريق العمل في حيرة حقيقيَّة بعد توقف التواصل مع جهات أبدت اهتماماً في البداية، واستعداداً للدعم، كما وجدنا رفضاً من بعض النقابات العاملة في المجال خلال عروضنا المسرحيَّة الأولى، إذ عدت العمل لا يتناسب ورؤيتها للمشكلة.



وتتجلى المخاطرة الفنيَّة، وهي الأهم بالنسبة إلى فريق العمل، لأننا نقدم عملاً فنياً بالأخير في سعينا لتجنب التعاطي «التعليمي»، و «التوعوي»، و «التحريضي»، و «الإشهاري» الذي غالباً ما يقترن بطرح هذه الموضوعات، من أجل جعل العمل مقنعاً فنياً وله خطابه الجمالي الخاص وطرحه الموضوعي. ومن المفيد التذكير بأننا لم نقل مطلقاً في منطوق المسرحيَّة إن المقصود هو محافظة «قابس» (الجنوب التونسي). وباستثناء الجمهور التونسي العارف بهذه المشكلة، فإن غيره من المشاهدين في العالم العربي وفي الخارج سينظر إلى المشكلة في بعدها الكوني والإنساني. ومعلوم اليوم أن المشكل البيئي ليس مطروحاً في تونس فقط، بل في عديد المدن العربييَّة، وهو موضوع مطروح في معظم دول العالم.



فريق عرض «البخارة»



• في مسرحيَّة «البخارة» ثمة مزج أصيل بين مكونات البناء الواقعي «الكلاسيكي»، في وجود الحكاية، وتسلسل أحداثها، وتطورها من الهدوء إلى التوتر الدرامي، وعناصر الإخراج المعاصر في توزيع مفردات الخطاب المسرحي، لتشمل إلى جانب الملفوظ ما هو بصرى، أدائى، وتوظيف للـ «مابينغ»، والكوريغرافيا، والموسيقى، والألوان، وقد تضافرت جميعها للتعبير عن حجم الاختناق النفسي والعاطفي والمادي الذي تعانيه الشخصيات التي كنا نرى احتضارها وموتها أمامنا، فما هي خلفيات هذه المقاربة؟

- هذا المزج الذي أشرت إليه، وهذا الانسجام، نابع من رؤيتنا الإخراجيَّة التي لا ترى تعارضاً بين الحفاظ على بنية السرد المسرحي الكلاسيكي (في وجود قصة وشخصيات وأحداث)، وتقديم مقاربة إخراجيَّة مبتكرة، جمالياً لا يتم التعويل فيها على الملفوظ فقط لإيصال المعنى، بل توظف كل مفردات خطاب العرض للمشاركة في صياغة الدلالة العامة له. ولهذا أسهم اللعب على الديكور غير الثابت والمتحرك في نقل الشعور بضيق المكان، كما عكست الأبواب مشاعر الوحدة والانفصال التي تسيطر على أفراد العائلة برغم اضطرارها للعيش المشترك، وإلى جانب ذلك ترجمت الموسيقي والألوان بعض المناخات والأحاسيس الخاصة بالشخصيات.

ولقد أقمنا فلسفتنا للعرض على الانطلاق من البسيط إلى المركب على مستوى الحركة، ثم من البطىء إلى المتسارع على صعيد الإيقاع، ومن النوتة المتكررة التي تذكر بصوت المصنع إلى التلوث السمعي الهادر. وحتى على مستوى الخرافة، بدأنا بتفاصيل صغيرة لعائلة تواجه مشاكل يوميَّة مثل تعطل البث الفضائي

للقنوات التلفزيَّة في ساعة بث المسلسل المفضل للزوجة، ومشاكل الأب الصحيَّة مع حاجته المتكررة للتبول وعجزه عن ذلك، وصولاً إلى قضايا ومشاكل أخرى أكثر تركيباً وتعقيداً تعلقت بمرض السرطان وأسبابه المباشرة، والحب والزواج والإنجاب، والافتقاد للحياة الخاصة. كما توجد في «البخارة» مقاربات جماليَّة خاصة، منها مثلاً أننا اشتغلنا على رقصة أو تعبيرة الـ «بيتو» وهي رقصة ظهرت نتاجاً لآثار القنبلة النوويَّة في مدينتي هيروشيما ونكازاكي لتعبر عن حجم الهلع والرعب الذي أصاب اليابانيين أمام هول ما رأوه من آثار الانفجار النووي. ويتجلى هذا التوظيف لهذه «التعبيرة» في الحركات البطيئة والملتوية التي يقوم به الممثلون/ الشخصيات كانعكاس لآثار الصدمة/ التلوث الذي يعانون منه. وأذكر أن هذه الإحالة قد أوحت بها شهادة إحدى النساء المتضررات من التلوث، حيث ذكرت إنها كانت ترى زوجها يتلعثم في الكلام ويخلط بين الحروف في مشية مرتبكة، ملتوية، تهدد في كل لحظة بالسقوط.

• لـم تكن هويَّة الشـخصيات وما يربطها ببعضهـا بعضاً واضحاً من البداية، كما أن الشك رافق ردود أفعالها ومشاعرها وعلاقاتها، ولا شيء يثبت أن تدهورها الصحى ناتج أساساً عن التلوث البيئي، وقد ازداد الأمر تعقيداً مع ظهور شخصيَّة «مدير المصنع» الذي شكك في كل شيء. فهل كانت هذه الاختيارات بغاية إثارة التفكير لدى الجمهور؟

- لقد بنى العرض على الغموض والالتباس، والعلاقات التي قامت بين الشخصيات مشكوك في أمرها منذ البداية، ولا يعرف المتفرج حقيقة العلاقات القائمة بين عناصر هذه العائلة المشتتة والمضطربة. وكنا نزيد مع كل وضعيَّة جرعة، خيطاً دقيقاً، غير واضح، بما يدفع المتفرج المتابع الستخدامه من أجل استكمال الصورة النهائيَّة للمشهد العائلي، وكان هدفنا من ذلك أن لا نقدم الشخصيات بوصفها ضحايا أبرياء للتلوث البيئي لأنها تعانى في الحقيقة من مشاكل أخرى تتعلق بتاريخ العائلة، وظروفها، فضلاً عن ضيق المكان/البيت وغياب أي حميميَّة، وعجز العائلة عن تحمل شيخوخة الأب ومرضه. وقد تكون «البخارة» في استعارة عن «المركز الصناعي الكيمياوي» هي المشجب الذي يتم تعليق مشاكل العائلة عليه، وتحميله كل أخطائها وعجزها وتقصيرها. وأظن أن دخول شخصيَّة مدير المصنع «سي عماد» بنزعته الواقعيَّة والبراغماتيَّة كان مهماً من جهة في التشكيك أو في تخفيف الطابع المأساوي والتراجيدي للقصة، وفي إثارة الأسئلة الموضوعيَّة حول المشكلة، إذ يقول مثلاً إن والده مات بالسرطان مع أنه عاش في مدينة نظيفة بيئياً ولم تكن تواجه أي مشكل من مشاكل التلوث البيئي.

• «البخارة» هي أول عمل مسرحي من إخراجك بعد تجارب عديدة فى التمثيل، فهل تنوي التفرغ للإخراج؟

- لا. لا أفكر في ذلك مطلقاً، أنا ممثل وأحب التمثيل، وأعتقد أن الممثل مشارك رئيس في مشروع أي عمل، وهو ليس مجرد منفذ تعليمات، بل إن هناك مرحلة أعد فيها الممثل يتجاوز المخرج، «يقتله» بالمعنى الرمزى حين يعطى شيئاً ساحراً وغير متوقع في تقمصه للشخصيَّة وأدائه كثيراً ما يفاجئ المخرج ذاته خلال العروض الحيَّة.

• في مسارات معظم المخرجين المسرحيين التونسيين بعض الارتباك والتعشر يصل حد الانقطاع، كيف ترى أفقك الفني مستقبلاً بعد النجاح الكبير الذي حققه عملك المسرحي الأول على مستوى الإخراج على صغر سنك (31 سنة)؟

- صحيح أن ثمة ارتباكاً وتعثراً في مسارات المخرجين التونسيين لأسباب مختلفة، منها الذاتي الذي يتصل بالمخرج في حد ذاته، ومنها الموضوعي الذي يتعلق بظروف الإنتاج وما تغير في منظومة العمل المسرحي التونسي عند الانتقال من الفرق الجهويَّة إلى مراكز الفنون الدراميَّة، وتراجع مسرح الهواية، وتفكك العلاقات التي كانت قويَّة بين المسرح التلمذي والجامعي، وتقديري أن مسار كل مخرج هو مشروعه الشخصى ورؤيته التي تميزه عن غيره، وما أتمناه شخصياً أن أجد دائماً الإطار الذي يسمح لي بالتقدم لتنفيذ ما أريده من أعمال، سواء في تونس أم خارجها.

وفى خصوص سنى، فإننى أتقاسم معك المخاوف ذاتها، ولذلك أعمل بجد من أجل أن لا تكون «البخارة» بيضة الديك، وأن أرفقها بأعمال أخرى تؤكد إمكانياتي في الكتابة والإخراج، وأتمنى أن أوفق في ذلك.





صادق الطرابلسي.. من مواليد سنة 1993، خريج المعهد العالى للفنون الدراميَّة بتونس. شارك بصفته ممثــلاً في عديد الأعمال المسـرحيَّة والتلفزيونيَّة والسينمائيَّة، من بينها في المسرح «الهنشير» للهاشمي العاتي سنة 2013، ومسرحيَّة «الكواسر» سنة 2017 إخراج حمادي المزي، و«حرقة»، و «مايسـترو» مع المخرج التلفزي الأسعد الوسلاتي، إضافة إلى مشاركات في أربعة أفلام سينمائيَّة قصيرة، كما عمل مساعداً في الإخراج لعدد من الأعمال المسرحيَّة، وشارك في تربصات ومهرجانات عربيَّة ودوليَّة. و «البخارة» أول عمل مسرحي يحمل إمضاءه على مستوى الإخراج، وهي من إنتاج قطب المسرح تونس، تأليف صادق الطرابلسي وإلياس الرابحي، إخراج صادق الطرابلسي، دراماتورجيا ومساعدة إخراج تماضر الزرلي، كوريغرافيا هدى الرياحي، موسيقي وضاح العوني، مساعد تصميم السينوغرافيا عمر الطرابلسي، مابينغ حمزة العبيدي، إخراج فيديو محمد الحرقافي، ملابس نوال لسود، تقني إضاءة محمد عربي حشاد، تقني فيديو نزار صالح، موضب ركح إيهاب عجرود وحسام عبدالمولاه، تنفيذ ديكور سامي الماجري، ديكور ورشة المركز الوطنى لفن العرائس.

# مخرجو المسرح الجزائري الجدد منجزاتهم.. وتطلعاتهم

شهد المسرح الجزائري في العقد الأخير، بروز عدّة مخرجين، منهم محمد شرشال، وأحمد رزاق، وعبدالحليم زدام، وغيرهم من ورثمة المؤسسين، الذين يواصلون طرح أعمال ماتعة ومواضيع تلامس الحياة العامة. وتُظهر الأسماء الجديدة تنوعاً وثراءً في المشـهد، بجمع «مخرجـي الجيل السـادس» بين الخبـرة الأكاديميّــة والموهبــة الفطريَّة، ممّا يسهم في تطوير الفن الرابع بقوّة التجديد والتكيف مع متطلبات اللحظة المسرحيّة.

> الجزائر: رابح هوادف ناقد مسرحي وإعلامي من الجزائر









في هذا السياق تبرز أسماء: فوزي بن براهيم، عبدالقادر جريو، فخر الدين لونيس، تونس آيت علي، العمرى كعوان، سفيان عطيَّة، محمد إسلام عباس، كريم بودشيش، عبد الغاني شنتوف، هشام بوسهاة، نبيلة إبراهيم، عبدالنور يسعد، أبوبكر الصديق بن عيسى، حيدر بن حسين، أحمد العقون، شوقى بوزيد، سميَّة بوناب، وغيرهم ممن عـزّزوا أداء مواطنيهم الذين أثبتوا وجودهم، مثل: عزالدين عبار، الربيع قشى، خالد بلحاج، هارون الكيلاني، محمد إسلام

ويشير الفنان دريس بن حديد إلى عدّة أسماء صاعدة، منها: أمل بن عمور، التي تهتم بقضايا المرأة بطريقة حسّاسة وعميقة، وسمير بوذراع المازج بين الأسلوبين التقليدي والتجريبي، ويستحضر ابن حديد أسـماء مخرجي الجنوب الجزائري، أمثال عبدالقادر رواحي، وسعيد زكرياء، والشيخ عقباوي، وعبدالقادر عزوز، الذين يمتازون بقدراتهم على كسر القوالب النمطيَّة، وتقديم أعمال تفاعليَّة تعكس

ويسجِّل الأكاديمي الحبيب سوالمي أنّ جيل المخرجين الجديد يصرّ على افتكاك موطئ قدم في الساحة المسرحيَّة الجزائريَّة، سواء في المسرح المحترف أم نظيره الهاوي، بينما يبدي ابن حديد أسـفاً لأنّ «الفرص لا تزال محدودة نسبياً، بسبب قلّة الدعم المادى وضعف البنية التحتيَّة للمسارح، لكن المبادرات الشبابيَّة تلعب دوراً في توفير مساحات عمل جديدة، مثل الورش المستقلة، والجمعيات المسرحيَّة".

#### تميّز

يشيد الأكاديمي المخضرم إبراهيم نوّال بامتلاك مخرجي الجيل الجديد حريَّة أكثر، واسـتثمارهم بشجاعة في البعدين التقني والجمالي، وطرح مواضيع بعيدة عن السياسة والأيديولوجيا، عبر

حفرهم في الموروث الثقافي المحلى برؤية جديدة ومتجددة للممارسة الطقسيَّة في بعدها الحديث.

ويشاطر نوّال ابن حديد الرأى بشأن عدم استفادة المخرجين الجدد من «فرص كافية تضاهي تلك التي توافرت لهم زمن الراحل امحمد بن قطاف، الذي انفتح على الشباب زمن إدارته المسرح الوطنى الجزائري". لكن نوّال يكشف أيضاً عن فتح مسارح الجلفة، ووهران، وسيدي بلعباس، وسوق أهراس، وسعيدة، وتيزي وزو، المجال أمام التجارب الإخراجيَّة الشبابيَّة، حتى وإن كان الدعم قليلاً، ما يفرض فتح موازنات خاصة بالإنتاج الشبابي.

على المنوال ذاته، يُبرز الناقد المسرحي والإعلامي بوبكر سكيني، تميّز الجيل الجديد من مخرجي المسرح في الجزائر، ويرى أنَّ ذلك يكمن في ثلاث نقاط تتعلق بحيويَّة وإبداع ورغبة المخرجين الشباب في التجديد، الذين يتميزون بالتنوع في الموضوعات والأساليب الفنيَّة، والتوجهات الجماليَّة في أعمالهم.

وينوه مستشار المدير العام للمسرح الوطنى الجزائري، إلى تقديم الجيل الجديد من المخرجين، لـ «رؤى جديدة وأفكار مُبتكرة تعكس التغيرات الاجتماعيَّة والثقافيَّة في المجتمع الجزائري، ناهيك عن الجرأة في تجريب أشكال جديدة من الأداء والتفاعل مع الجمهـور برغم التحديات الكبيرة، ومنها قلّـة الدعم المالي والبنية التحتيَّة، ولكنهم يعوّضون هذه التحديات بالالتزام والشغف والإصرار على تقديم أعمال ذات جودة عالية".

المعنى نفسـه يؤيّده دريس بن حديد الذي يشـيد بتميّز الجيل الجديد، وتشبعه بروح التجديد والابتكار، ويقول: «إنهم يسعون إلى تقديم رؤى فنيَّة معاصرة تستلهم من الواقع الاجتماعي والثقافي، مع المحافظة على الأصالة الجزائريَّة، كما يُظهر هذا الجيل وعياً متزايداً بأهميَّة التكنولوجيا وأساليب الإخراج الحديثة، ممّا يخلق حالةً من التنوع في المشهد المسرحي".

ويؤكد ابن حديد أنّ المسارح الجهويَّة بإمكانها الكشف عن المزيد من المخرجين الجدد، نظراً للكمّ الهائل من الممارسين، موضّعاً: «هذه المسارح تضمن عمليات إنتاجيَّة تضمن بدورها تهيئة الظروف الملائمة والبيئة الخصبة لمزاولة الإخراج جامعاً كل العناصر المسرحيَّة».

#### تجارب

تندرج «جي بي أس» للمخرج محمد شرشال ضمن الأعمال المهتمة بالقضايا المعاصرة والمجتمعيَّة في الجزائر، مستخدماً تقنية المسرح الصامت، بالاعتماد على التعبير الجسدى والإيماءات بدلاً من الكلمات لنقل الرسالة والموضوعات. والمسرحيَّة تتميّز بالرمزيَّة العالية، والأسلوب البصرى المبتكر، حول شخصيَّة رئيسة تبحث عن هويتها ومكانها في العالم، مستخدمة جهاز «جـي بي إس» رمزاً للإرشاد والتوجيه، لاستكشاف موضوعات الهويَّة والانتماء والبحث عن الذات، في ظلِّ التحــولات الاجتماعيَّة والثقافيَّة، هذا ما يجعلها تُجْرِبَة فريدة في عالم المسرح العربي.

سكيني على قضايا الناس في أعمال أحمد رزاق، مثل عمله «طرشاقة» التي تعنى عود الثقاب، حيث استطاع من خلال هذا العمل أن يخلق فضاءً مسرحياً يعبّر عن التحديات التي تواجه المجتمع، بالاعتماد على الحوارات الذكيَّة، والمواقف الفكاهيَّة العاكسة للتناقضات والتحديات التي يواجهها الناس في حياتهم اليوميَّة.

ويسعى رزاق إلى تسليط الضوء على الجوانب الإيجابيَّة والسلبيَّة للمجتمع، مع إبراز روح الفكاهة والقدرة على تذليل الصعاب.



#### تفاو ت

يُقـرّ بوبكر سـكيني بوجود «تفاوت للفـرص المتاحة لمخرجي

الجيل الجديد في المسرح الجزائري، بناءً على عدد من العوامل»، أولها أن الجزائر بها اثنان وعشرون مسرحاً جهوياً، أي مسارح عموميَّة موزّعة جغرافياً على نحو مليونين و381 ألف كيلومتر مربع. ويُقحم سكيني الدعم الحكومي لإنتاج الأعمال الدراميَّة، الذي وفي مقابل «القضايا الفرديَّة» التي يطرحها شرشال، يحيل يحدّد في شكل إعانة وليس تمويلاً كلياً، وفي غياب الإسهام والرعاية من قبل المؤسسات الاقتصاديَّة والاستثماريَّة والماليَّة، مما يصعب إنتاج أعمال مبتكرة بشكل مداوم. وهناك، أيضاً عامل رئيس يعمّق التفاوت، نظراً للمناسباتيَّة المنتهجة في الإنتاج، ونقص البنية التحتيَّة الفنيَّة المتاحة لاحتضان الإنتاجات، إذا حسبنا أن من الضرورى حالياً إعادة النظر في عمليَّة توزيع الفضاءات الفنيَّة، بحيث يصبح حضورها جزءاً من تشييد التجمعات السكنيَّة، والتجهيزات التربويَّة



من جهته، يشدّد ابن حديد على أنّ المراكز والمعاهد مثل المعهد العالى لفنون العرض، تلعب دوراً مهماً في تخريج كوادر شابة، لكنها بحاجة إلى تحديث مناهجها لتتماشي والتطورات العالميَّة، وإقامة شراكات مع مسارح دوليَّة لتبادل الخبرات، ومواكبة تحديات وآفاق المسرح الحديث، عبر الاعتماد على طاقات المكوّنين في المعاهد

يذهب الحبيب سوالمي إلى أنّ معظم المخرجين الشباب يزاوجون بين الأكاديميَّة والاحتراف، فجلَّهم مرَّ على معاهد وأقسام الفنون في الجزائر، ومنهم من يملك شهادات في الدراسات العليا، وأثبتوا علوّ كعبهم ممارسةً ونجاحاً، ويستدل سوالمي بمسرحيتي «ثورة»، و»سفينة كاليدونيا»، اللتين صمَّمهما مخرجان شابان، ونالتا قدراً واسعاً من الإعجاب.

ويتصور ســوالمي وجوب «أن تكون المؤسســة المســرحيَّة في الجزائر قائمة على عمود (المأسسة) الصناعيَّة الثقافيَّة، والابتعاد عن ثقافة (الفردانيَّة) حتى نستفيد من مثل هذه التجارب الصاعدة

إلى ذلك، يشدد الأكاديمي حبيب بوخليفة على امتلاك الجزائر اليــوم جيــلاً جديداً مــن المخرجين الذيــن يجمعون بيــن التقليد

ومحاولة الابتكار، بعد عقود من التأثيرات الاجتماعيَّة والسياسيَّة التي ميّزت المسرح الجزائري في خطابه السردي الأيديولوجي التقدمي الاجتماعي.

وبرغم التحديات التي تواجهها الصناعة المسرحيَّة، مثل محدوديًّة التمويل، وقلّة الدعم، فإنّ هناك إقبالاً متزايداً من الجيل الشاب على تعلّم فنون التمثيل والإخراج والسينوغرافيا والكتابة، بيد أنّ بوخليفة يلمس «حالةً من الضعف في ربط الشكل والمضمون في الانتقال بإدارة الممثلين إلى مستوى

#### تثمين

تُنظم الجزائر مهرجانات مخصصة لمسرح الشباب، مثل مهرجان «فتيحة بربار» ببومرداس، ومهرجان مستغانم لمسرح الهواة، ومهرجان المسرح الفكاهي، وهي عديدة بتعدّد الأنواع المسرحيَّة، وتُسهم هذه المهرجانات بشكل كبير في تحفيز الحركة المسرحيَّة من خلال التكوين والتدريب، والتشبيك بين العاملين في المجال المسرحي، وخلق فرص للتواصل مع جمهور أوسع، كما تتيح فرصة التسويق الإعلامي للشباب، وتعزيز قدراتهم عبر المنافسة الإيجابيَّة والتحفيز الإبداعي.

إلى جانب ذلك، تلعب المهرجانات المنظمة في الجزائر دوراً مهماً في استقطاب المخرجين الشباب، ومنحهم مساحات للتعبير عن رؤاهم الفنيَّة، وطرح بدائل جماليَّة تعكس تجاربهم الخاصة، فهي تفتح المجال أمام هؤلاء المخرجين لاستثمار مواهبهم، وتقديم إضافات نوعيَّة تعمَّق فكرة خصوصيَّة المسرح الجزائري من حيث

ومن خــلال هذه الفعاليات، يتمكن المسـرحيون الشـباب من الإسهام في إثراء الهويَّة المسرحيَّة الوطنيَّة، ما يعزِّز من تفردها وارتباطها بالقضايا الاجتماعيَّة والثقافيَّة الراهنة. ومع ذلك؛ تواجه هذه المهرجانات تحديات تتعلق بالتمويل، وضعف التنظيم أحياناً، واستمراريَّة الدعم على المدى الطويل.

ولتفعيل دورها بشكل أفضل، يتطلع بوبكر سكينى الأمين العام لمهرجان الجزائر للمسرح المحترف، إلى زيادة الدعم المالي والاشتغال على التوسع الجغرافي للوصول إلى مناطق أكثر تنوعاً،

واعتماد آليات تقييم ومتابعة مستدامة تضمن تحقيق الأهداف

وعليه، فتعزيز هذه المهرجانات سيسهم بلا شك في بناء جيل جديد من المسرحيين القادرين على تقديم رؤى مبتكرة، تواكب تطلعات الجمهور وتعزّز مكانة المسرح الجزائري على الساحة الإقليميَّة والدوليَّة.

ويثمّن سكيني أدوار المهرجانات التي تمنح منصات لعرض الأعمال المسرحيَّة، واكتشاف المواهب، وما إلى ذلك من مساحات التكوين الفني المتواصل، والتدريبي بالمعاهد والأقسام الفنيَّة، بالإضافة إلى الورشات التدريبيَّة، والإقامات الفنيَّة التي تنظَّمها بعض المؤسسات، ما يسهم في كسب أكثر من تحدّ.

من جانبه، يعدّد ابن حديد حزمة مهرجانات وازنة منها: المسرح الجامعي، مسرح الشباب، المونولوج والفنون المسرحيَّة، لكن هذه المهرجانات تحتاج إلى إستراتيجيات متكاملة لدعم المخرجين





الجدد، ومزيد من التنظيم والدعم. وبالنسبة للحبيب سوالمي، فإنّ المهرجانات الشبابيَّة في الجزائر، لا تـزال قليلة جداً، ويذكر منها: مهرجان الهواة، والجامعي، وأيام مسرح أقسام الفنون، منتقداً ما سماه «استمرار المهرجانات الكبيرة حكراً على فئات تقليديَّة للأسف»، لذا يطرح فكرة «العمل على إنشاء مهرجانات يكون هدفها

#### القاعدة الجديدة

يرتبط ما تقدّم، بتعزيز الدعم المالي، وتحسين الترويج لأعمال الشباب، فضلاً عن إعادة هيكلة السياسات الثقافيَّة لدمج المخرجين الجدد في المشهد المسرحي الوطني.

الصدق والمثابرة في تكوين الجيل الجديد مسرحياً».

في هذا المنظور، يقول سكيني إنّ «إمكانيَّة خلق قاعدة جديدة لمخرجين جدد في المسرح الجزائري، تعتمد أساساً على إشراك الجميع في ذلك، من وصاية وزارة الثقافة والفنون، إلى المؤسسات الفنيَّة والمجتمع المبدع بكل أطيافه، ناهيك عن الشركاء الاقتصاديين، فالمسرح الجزائري يشهد حراكاً ملحوظاً بفضل جهود المخرجين الشباب، والمناسبات الاحتفاليَّة، والفعاليات والمهرجانات الداعمة لهم، وبذلك، يمكن للجزائر أن تُنشئ جيلًا جديداً من المخرجين القادرين على إثراء الحركة المسرحيَّة وإحداث نقلة نوعيَّة في المشهد الفنى المحلى والإقليمي والعربي».

بدوره، يقترح ابن حديد خطّة من خمسة محاور تشمل: إطلاق برامج تدريبيَّة مكثفة تشمل أسس الإخراج الحديث، وإشراك المخرجين الجدد في مشاريع كبرى تحت إشراف مخرجين ذوي خبرة، والتوزيع العادل للمعاهد في كل جهات البلاد، ودعم العروض الأولى للمخرجين الجدد عبر التمويلات الحكوميَّة أو الشراكات مع القطاع الخاص، وتعزيز التعاون مع مؤسسات دوليَّة لإتاحة تجارب

في سياق متصل، يقترح سوالمي سلسلة خطوات لتأسيس قاعدة مبتكرة وفاعلة تساعد على استمرار الإبداع الشبابي، يتصدرها: إدخال المسرح إلى المنظومة التربويَّة بوصفه فعلاً تعليمياً لا



تنشيطياً، وتوفير المؤهلات البشريَّة والماديَّة على مستوى أقسام

ومعاهد الفنون، وإعادة النظر في توجيه الطلبة لتخصص المسرح

حتى نستطيع تكوين جيل جديد من المسرحيين والمخرجين

ويقر سوالمي بضرورة الاعتماد على مفهوم المؤسسة الثقافيَّة

والابتعاد عن الفردانيَّة في تسيير موازنة قطاع الثقافة عامة

والمسرح خاصة، ناهيك عن العمل على الوصول لصناعة مسرحيَّة

من خلال الاستثمار في رأس المال الوطني في المدن الكبرى

مجموعة من الطاقات الشابة، إن على مستوى الإخراج، أو التمثيل

أو الكتابة، ويجب على أقسام الفنون أن تحذو حذوه إن توافرت

ويضيف أنّ المعهد العالى لمهن فنون العرض، نجح في إبراز

المتمكّنين معرفياً ومهنياً.

والعمق الجزائري.



اختار المسـرح الملكي في سـتوكهولم ختام موسـمه السـنوي لعام 2024 وافتتاح موسـم العام الجديد بعرض تأرجح بين الكلاسـيكيَّة والتجريبيَّة المعاصرة، اسـتند إلى رائعة شكسـبير «الملك ليـر»، من إعداد وإخراج الألماني فالك ريختر Falk Richter أحد أشهر المخرجين والكتاب المسرحيين في أوروبا في السنوات الأخيرة.

#### ستوكهولم: كريم رشيد كاتب ومخرج من السويد

يهتم مسرح ريختر بثيمة العلاقات العائليَّة، وهو كان عمل لأول مرة مع المسرح الملكي السويدي خلال مهرجان بيرجمان 2018، وعاد ثانية في الموسم الحالى لتقديم «الملك لير»، متخطياً موضوع السلطة والميراث والعواقب التى تلت قرار لير تقسيم وتشتيت مملكته على بناته، ومتجهاً للبحث عن حقيقة ودوافع الصراع بين الأجيال. هل تريد بنات الملك لير قيادة التغيير، أم أنهن مدفوعات بالشهوة العمياء للسلطة مثل أبيهن؟ وكيف يمكن أن يتطور ذلك الخلاف في الرؤى السياسيَّة إلى صراع مُتقد بين الأجيال في عالم

لير؟ اختار فيختر أسلوب «الميتامسرح» الذي لم يُنجه من النقد الموجه للعرض الضخم، الذي شغل أكبر مسارح ستوكهولم، وأثار الكثير من الدهشة والسخط معاً.

يبدأ العرض كالمعتاد، مأساة عائلة ملكيَّة نشهد اندلاعها في قاعـة قصر بيضاء فخمة انتصب في وسـطها تمثال ملك يرمز إلى الاعتداد بالنفس والفخر. هالة مضيئة كبيرة الحجم تتدلى من السقف، وأعلام سوداء تغطى جدران المسرح المرتفعة، مخارج طوارئ تتوهج باللون الأحمر المُشع، كل شيء يوحى بنظام صارم وجو عام يطغى عليه الهدوء الذي يسبق العاصفة، وضعٌ متأزم سائر نحو تغییر فوضوی مضطرب.

يزخر كثير من نصوص شكسبير بوجود حكايات متوازية اليوم، الندى نادراً ما يتنحى فيه الملك عن عرشه كما فعل الملك ومتداخلة تتشكل في نسق متشابك يُدعى اصطلاحياً بـ «مسرح داخل

مسرح»، أو «نص داخل نص»، مما يجعلها مادة مناسبة جداً لعروض الميتامسرح، خصوصاً أن شكسبير ذاته أكد ورسخ صلة الشبه والاقتران بين المسرح والواقع في مقولته الشهيرة: «ما الدنيا إلا مسرح كبير، وما الناس إلا ممثلون يؤدون أدوارهم على هذا المسرح».

استثمر ريختر تلك الخصيصة وجعلها منطلقاً أسلوبياً للعرض. أعاد كتابة النص الشكسبيري وجعل منه نصاً داخلياً ضمن الحكاية الإطاريَّـة للعرض، التـى تدور حول مخرج مسـرحى مرموق وهرم مشغول بإخراج رائعة شكسبير «الملك لير» لفرقة المسرح الملكي، لكنه يُصاب أثناء التدريبات بنوبة قلبيَّة حادة مقرونة بأزمة نفسـيَّة، وأعراض مرض الزهايمر؛ فيرقد في المستشفى تحت العناية المركزة، ويضطر أن يولى مسؤوليَّة إتمام إخراج المسرحيَّة لابنته المخرجة الشابة كارين ليند، التي تعمد إلى تغيير خطة الإخراج التي وضعها والدها، وتقود العرض نحو ماّلات مختلفة تماماً عما كان يدور في ذهنه، لكن والدها يرفض أن يتنحى بشكل مطلق عن سلطته، ويظل يقاوم العزل من خلال محاولة القيادة من المقاعد الخلفيَّة، فبينما هو ممدد على سرير المشفى، يواصل فرض شروطه ومتطلباته على إدارة المسرح، مما يشكل خلافاً مهنياً حاداً بينه وبين ابنته، فضلاً عن الاختلاف في الأفكار والرؤى والأسلوب الإخراجي، حيث تقود ابنته مسرحيَّة لير إلى عرض سياسى ذى إحالات مباشرة ومعاصرة، وهو ما يرفضه الأب الذي يريد للمسرحيَّة أن تلتزم بسياقها الكلاسيكي. وهكذا يصبح المشهد المسرحي مزدوجاً: اثنان المتضخمة والتزلف والإطراء المبالغ به.

صورة مكشوفة ومعلنة عن صراع مكبوت بين ملك يتشبث بالحكم معتمداً على القوة والمال والنفوذ، وجيل شاب يريد إدارة الحكم ليواجه مستقبلاً مهدداً بالكوارث البيئيَّة والحروب الأهليَّة. تضعنا تلك البنية المركبة أمام تساؤل وجودى فلسفى: ما هو مفهوم السلطة الشرعيَّة؟ وكيف يمكن لنا أن نتعامل مع المشاعر التي نرثها بوعى أو من دون وعى تجاه سلطة الأب؟

جعلت هذه البنية المركبة النص المسرحي مقسماً إلى عدة طبقات، يشكل فيها النص الشكسبيري القاعدة الأولى الرئيسة التي تنشأ فوقها طبقات متراكمة ومتداخلة، هي: طبقة النص الموازي الندى يدور حول حكاية معاصرة لمخرجة شابة تريد أن تقدم رؤية مبتكرة تصطدم برؤية أبيها التي ورثت عنه مهمة إخراج المسرحيَّة، وطبقة حكاية الفرقة المسرحيَّة وممثليها الذين وجدوا أنفسهم منقسمين بين إرادات ورؤى متباينة للأب وابنته، فضلاً عن طبقة أخرى ينطوى عليها النص الشكسبيرى سلفاً، تتمحور حول شخصيَّة غلوستر وابنيه، الأكبر إدغار وهو وريثه الشرعي، والأصغر إدموند وهو ابنه غير الشرعى. يُحب غلوستر كليهما من دون تمييز، غير أن غيرة إدموند من شقيقه الذي يحظى باحترام المجتمع وتقديره، تدفعه إلى نسـج مؤامرة تقود كلاً من غلوستر وابنه إدغار إلى مصير مأساوى، إذ يلفق إدموند قصة محبوكة يختلق فيها رسالة مزوّرة لإثارة كراهية وسخط غلوستر على ابنه، وينجح أيضاً في إقناع إدغار بحمل السلاح لحماية نفسه من «لير»، واثنتان من «كورديليا»، الأب المستبد الذي يدفعه قصر من غضب أبيه وحنقه. وتنتج خطة إدموند نهاية دمويَّة مُفجعة نظـره وقلة حكمته إلى تدمير مملكتـه، والابنة التي ترفض الخطابة لغلوسـتر وإدغار، بدت تنويعـاً درامياً لمصير ومأسـاة الملك لير وابنته الصغرى كورديليا.









يسير العرض نحو منعطفات عديدة، ويثير تساؤلات كثيرة، ليس أقلها ما يتعلق بموقفنا من الملك لير: هل يجب أن ننظر إليه بعين الشفقة ونتعاطف معه أم ندين تعصبه وعنجهيته? ويضيف فالك ريختر مستوى معقداً إلى مستويات الحكاية عندما يجعل (الأب/ المخرج المسرحي) المعتد بذاته سبباً لإثارة الفوضي والكثير من المتاعب للموظفين والممرضات في المستشفى الذي يرقد فيه، بسبب عنجهيته وضعف ذاكرته، مما يضطرهم للشكوى من خلال التواصل مع الابنة الشابة (كارين ليند) المشغولة بتقديم تفسيرها الخاص ومعالجتها الفنيَّة للمسرحيَّة.

وبينما تشتغل الحكاية الشكسبيريَّة في بعض مستوياتها على فكرة الحب الصادق، والحق في الميراث، والعلاقة بين الأب وبناته، تطفو على سطح العرض ثيمة موازية تتمحور حول مفهوم «الميراث العاطفي» في معادلة مركبة ومعقدة، يتشكل طرفها الأول في ثنائيَّة كورديليا/ المخرجة الشابة، ويتشكل طرفها الثاني في ثنائيَّة الملك لير/ المخرج الأب.

برغم محافظته على اللغة الشعريَّة الكلاسيكيَّة في المشاهد المأخوذة عن النص الشكسبيري، يقدم مُعد ومخرج العرض تنويعاً لافتاً في المشاهد بين ما هو جاد وراهن يتصل بمشاكل حياتنا المعاصرة، وما هو هزلى وساخر ومُستمد من حماقات الأفعال غير المتوقعة للشخصيات الشكسبيريَّة، وفي مقدمتها «البهلول» الذي يرافق المأساة بتعليقاته الفلسفيَّة اللاذعة، ويضفي عليها طابعاً من السخرية المرة، فتعاضدت المأساة والملهاة في نسق واحد وبنية

دراميَّة ديناميكيَّة، تشتغل بنظام التقلب والتحول بين المتضادات التي تبرز خصائصها، ويتعمق تأثيرها بوجودها المتقابل، تماماً مثلما تنم عنه المقولة الشكسبيريَّة المركبة: «عندما نولد نبكى لقدومنا إلى مسرح الحمقى العظيم هـذا». كما أتاح هـذا النظام للمؤلف تسريب وجهات نظره النقديَّة، وتساؤلاته، وشكوكه، وامتعاضه من بعض الوقائع والقيم السائدة في الزمن الحاضر، عبر الشخصيات المعاصرة المتمثلة بالفريق المسرحي الذي تديره المخرجة الشابة لتقديم مسرحيَّة «الملك لير» (مسرح داخل مسرح)، فأصبح النص الخارجي الإطاري المتصل بالمخرج المريض وابنته المخرجة الشابة وفريقها المسرحي، وساطة لاستكناه النص الشكسبيري وتحليله وتأويله عبر لغة دراميَّة نقديَّة، وبدت الشخصيات المعاصرة مثل كماشات الجمر التي تمسك بالشخصيات الشكسبيريَّة لتضعها في مواقد الاختبار.

قاد ذلك التركيب المعقد لمكونات العرض الذي تتداخل فيه الشخصيات والأحداث والأمكنة والأزمنة والأساليب، إلى خلق ظروف جديدة للتلقي، فمع تخلي العرض عن أسلوب الإيهام والاندماج مع الأحداث والتماهي مع مصائر شخصياتها، تعرض مفهوم التلقي إلى التغيير، حيث أصبح على المتلقى أن يرقب بعين واعية كلاً من المتن الحكائي الكلاسيكي للعرض، والهامش النقدي الذي يحيط به.

وكما في عروضه السابقة التي تنتمي إلى الميتامسرح، يجعل فالك ريختر مسرحياته حقلاً للتأمل الفلسفي والبحث والتفكير المشترك، الذي ينطلق من المسرح ويستخدم أدوات المسرح

لمناقشة المضامين والأفكار التي ينطوي عليها النص الكلاسيكي، وكشف انعكاساته على الواقع المعاصر، مجسداً بذلك فكرة أن الميتامسـرح أسلوب تجريبـي يبحث عـن ذاته من داخـل ذاته، ويسـتثمر أدواته الفنيَّة والجماليَّة لمناقشـة الحقائق المطلقة، التي غالباً ما تنطوى عليها النصوص الكلاسيكيَّة، وتتقاطع فيه أحداث الحكاية مع المؤشرات النقديَّة الموجهة إليها، وتتواجه فيه الأفعال الدراميَّة بالأفكار النقديَّـة التي يبثها مبدع العرض للتعبير عن رؤاه النقديَّة للواقع المعاصر، الذي يجد له تمثلات واضحة في الحكايات الكلاسيكيَّة. ولعل ذلك ما جعل مخرج العرض يعمد إلى اختزال طاقة التأثير العاطفي وتكثيف الأحداث مقابل الاجتهاد والتعمق في الكشف عن أبعاد الشخصيات ودوافعها وصراعاتها الخارجيّة والداخليَّة، وهذا ما جعل المتلقى يتابع العرض بذهن نقدى يقظ، فالبنية المزدوجة للعرض تجعل منه «نقداً مُمسرحاً»، وتضع كلاً من المادة الحكائيَّة (الموضوع) والتعقيبات الفكريَّة المتصلة بها (النقد) داخل نسـق درامي واحد، وتقدمه للمتلقى ليكون شريكاً في البحث والتأويل والاستنتاج.

ومع انطلاق عروض تلك المسرحيَّة على المسرح الملكي في ستوكهولم، انهال عليها النقاد بالسخط والاستغراب والتعجب تارةً، والإطــراء تارة أخــري، وتباينــت الآراء النقديَّة بين مــن يري فيها عرضاً مسرحياً ضخماً يقدم درساً متقناً للميتامسرح، ومن يرى فيها «محاولة غير مجدية لإعادة اكتشاف العجلة». فلقد اكتظت خشبة المسرح بالسينوغرافيا الضخمة، مستثمرة تقنيات المسرح الدوّار، وعجت بقطع الإكسسوارات والملابس الفخمة، والإضاءة المعقدة،



والمراوح الضخمة التي أطلقت الكثير من الرياح في فضاء المسرح، والستائر الشبكيَّة الشفافة المخصصة لعرض المشاهد السينمائيَّة، والمؤثرات الضوئيَّة الرقميَّة، حتى بدا المسرح وكأنه موقع تصوير سينمائي لفيلم مستمد من مسرحيَّة «الملك لير». وصفته جريدة ( آفتونبلادت Aftonbladet) بأنه أشبه ما يكون بتفسير وصفى للملك لير مع كثير من الضجة وقليل من الدماء، مع افتقار الابتكار والخلق، لتجدد بذلك النقاش المتواصل حول معضلة تقييم الأعمال الإبداعيَّة المستمدة من أصول كلاسيكيَّة، وهل يمكن للنقد أن يتعامل معها بوصفها أعمالاً إبداعيَّة خالصة أم لا، داعمة رأيها بأن الميتامسرح يدفع إلى التكرار الذي لا يمكن أن يكون له الوهج نفسه الذي تمتلكه الأعمال الأصيلة.

فيما وجد نقاد آخرون أن فالك ريختر قد ابتكر أجنحة جديدة حلقت بفكرة الوصاية الأبويَّة والصراع بين الأجيال، التي تنطوي عليها مسرحيَّة «الملك لير»، في فضاءات واقعنا المعاصر، ولم يبدد طاقـة العرض في التماهـي مع وقائع ومصائر الشـخصيات في المأساة الشكسبيريَّة، لأن الفن المسرحي فضاء رحب يمكن لنا أن ننتقل فيه بسهولة بين عوالم مختلفة، عوالم وجوديَّة ملتهبة وأخرى ساذجة مرحة وساخرة، تماماً كما هو الصراع بين الملك لير الذي بدا في هذا العرض خرفاً مستبداً، وبين بناته اللواتي يعشن عالماً معبأ بالمخاوف، وأن العرض اتخذ شكل نقد ممسرح يتفحص خوفنا من المستقبل بمعانيه المتناقضة (الموت والأمل)، مشيرين بذلك إلى التنويعات الرائعة والمؤثرة التي قدمها العرض لخليط من مشاعر العدميَّة السوداء التي تذكرنا بعدميَّة صاموئيل بيكيت، والسخرية اللاذعة التي تفيض بها شخصيَّة المهرج. وملمحين إلى النزعة الفاشيَّة للملك، التي توحي بها سينوغرافيا العرض، لتضفي سمة سياسيَّة على الصراع بينه وبناته، حيث تتولى المرأة في هذا العرض أدواراً طليعيَّة تكشف لنا فيها كيف نتعامل نحن البشر مع ميراثنا العاطفي.

أثار هذا العرض الكثير من الاستجابات المتناقضة، وأعاد في المناقشات والكتابات النقديَّة التي تبعته تلك التساؤلات حول مستقبل الميتامسرح في عالم المسرح وسوقه الجماهيري، ما الذي يمكن أن يحصل للإبداع الأدبي إن ظل متكناً على دعائم كلاسيكيَّة خالدة؟ وإلى أي مدى يمكن توسيع الحدود الفاصلة بين ما هو أصيل مبتكر وما هو مُستلهم ومُستعار؟ ولعل من بين أبرز تلك التساؤلات ما أثارته الناقدة سيسليا يوربيرغ Cecilia Djurberg بقولها: إذا كُنا اليوم نعيش في زمن منشغل بذاته تتفاقم فيه الفردانيَّة والعزلة، فهل يجوز للمسرح أيضاً أن يظل مشغولاً بذاته ومكتفياً بها؟ قد يكون عصرنا منشغلاً بذاته، والمسرح يعكس الواقع، لكن هل يجب أن يكون المسرح نرجسياً مثل عصرنا؟



محمـد الخطيب واحد من المغاربة/ الفرنسـيين القلائل الذين اسـتطاعوا التحقق في مجال المسـرح - الذي تصعب فيه المنافسـة - في بلد مثل فرنسـا؛ إلى الحد الذي دعاه فيه مهرجان أفينيون الرسمي أكثر من مرة، كانــت الأخيرة العـام الماضي، في الدورة 78. بل لقد تجاوز صيته وتحققه فرنســا إلى غيرها من بلاد أوروبا، بسبب منهجه الجديد وأسلوبه المتميز والخلاق في التعامل مع المسرح، الذي يستمد بعض أصوله من ميراث مغاربي غني في الكتابة الركحيَّة عند الطيب الصديقي في المغرب، وتوفيق الجبالي وفاضل الجعايبي في تونس، وعبدالقادر علولة في الجزائر.

> صبري حافظ أستاذ جامعي وناقد مسرحي من مصر

لكنه أعاد زرع هذا المقترب المسرحي - الذي يعتمد على الكتابة الركحيَّة بالممثل على الخشبة - في الثقافة الفرنسيَّة، بأسلوب ينطوى على إضافاته الفنيَّة الخاصة والمتميزة للكتابة الركحيَّة، لأن أعماله المسرحيَّة تسعى لوضع عوالم المهمشين في الواقع الفرنسي على المسرح، وتعيد الحياة لمفهوم بيتر بروك الشهير عن المساحة الخالية التي يتولد فيها المسرح بتلقائيَّة، وبأناس عاديين من دون الحاجـة إلى ممثلين محترفين، وتجلب إلى الخشـبة نماذج بشـريَّة

وتجارب حياتيَّة مثيرة للاهتمام، بالصورة التي أسهمت في بروز مسرح جديد وجدير بالتأمل بحق، حيث يشكل إضافة حقيقيّة للمسرح الفرنسي نفسه، بل يبدو أن صيت محمد الخطيب ومسرحه الفرنسى قد تجاوز فرنسا، لا إلى غيرها من البلاد الأوروبيَّة الناطقة بالفرنسيَّة مثل بلجيكا وسويسرا فحسب، وهو أمر يتكرر كثيراً مع المسرحيين الفرنسيين، وإنما إلى بلد المسرح الأول في أوروبا، وأعنى بلد شكسبير وعاصمة المسرح الغربي، أي بريطانيا، بصورة دفعت كليتين كبيرتين في جامعة أكسفورد العريقة في بريطانيا -هما كليَّة الملكـة Queen's College وكليَّة القديس جون St John's College - في العام الدراسي المنصرم (2024)، إلى دعوته ليقضى فصلاً دراسياً كاملاً مع طلاب اللغة والآداب الفرنسيَّة بالجامعة؛



يقدم خلاله ما يعرف باسم فصل الأستاذ Master Class. وهو مساق دراسي تدعو فيه الجامعة عادة أحد أعلام فن معين - غالباً ما يكون شاعراً أو كاتباً معروفاً - ليقضي فصلاً دراسياً مع الطلاب كي يعلِّمهم أسرار فنه والسبيل إلى الإبداع فيه.

وقد اختارت الكليتان محمد الخطيب بصفته مسرحياً يكتب ويخرج مسـرحياته، كي يعمـل معهم على واحد مـن أواخر أعماله المســرحيَّة، مســرحيَّة «والداي Mes Parents» التــى عرضها عام 2021 (وتبلورت على المسـرح من خلال مقابلات أجراها مع طلاب معهد مسرحى حول علاقة كل منهم بأبويه) ليدربهم على كيف يكونون ممثلين أو كتاباً للمسـرح، أو قادريـن على الارتجال الفني

كما أنه حفَّز طلابه في أكسفورد على الارتجال، وعلى أن يستلهم كل منهم نصاً قصيراً من وحى عمله في تلك التجربة المسرحيَّة، كي يقدمه في العرض النهائي في نهاية هذا الفصل، أو الورشـة المسـرحيَّة المتواصلة لفصل دراسـي كامل، وهو أمر لا يحظي به - وخاصة في جامعة عريقة مثل أكسفورد، بل هي أعرق الجامعات البريطانيَّة قاطبة في مجال الإنسانيات - إلا من أثبت نفسـه في الحقل المعرفي أو الفني الذي يُدعى لتقديم فصل

لكن قبل التريث عند أحدث مسرحياته التى أتيحت لى مشاهدتها، علينا أن نتعرف معاً إلى رحلته الخصبة مع المعرفة، لأن وراء محمد الخطيب رحلة كفاح طويلة من البحث والمعرفة والإبداع. فقد ولد عام 1980 في منطقة اللوار الفرنسيَّة، لأبوين مغربيين فقيرين، حيث كان أبوه عاملاً يدوياً في مسبك للمعادن، بينما خدمت أمه في البيوت. ولكنهما تمكنا من تعليم أولادهما (خمسة أبناء) في المدارس الفرنسيَّة، وحتى الجامعة - وهي لحسن الحظ مجانية في فرنسا على عكس غيرها من البلدان الأوروبيَّة الكثيرة التي فقدت فيها دولة

الرعايـة الاجتماعيَّة الكثير مما كانـت توفره لفقرائها - حتى تخرَّج محمد في إحدى أبرز المدارس العليا في فرنسا، وهي مدرسة العلوم السياسيَّة L'Institut d'études politiques de Rennes في رين، ثم حصل بعدها أثناء عمله في الصحافة، على دبلوم الدراسات المعمقة في الجغرافيا، وعكف عقب ذلك على العمل في رسالة للدكتوراه عن «النقد المسرحي في الصحف القوميَّة» بينما كان يعمل في جامعة أرتوا L'université d'Artois في شمال فرنسا مساعداً فنياً الإدارة معمل علم الاجتماع، في الوقت نفسه الذي عمل فيه مساعداً لمدير الشـؤون الثقافيَّة في مقاطعة نورمانـدي القريبة، وهي الفترة التي نظم فيها معسكراً مسرحياً للشبان المحرومين من تلك المنطقة، وكان هذا المعسكر هو التجربة المسرحيَّة التي أدت إلى دعوته إلى مهرجان أفينيون وقتها.

وفي عام 2008 أسس فرقته المسرحيَّة الخاصة Zirlib التي تنهض على مبدأ عدم الفصل بين الجمالي واليومي والسياسي في المسرح، وقدم من خلالها مسرحيته الأولى «يحتمى من لا شيء A l'abri de rien» عــام 2012، ثم «نعاج Sheep» عام 2012، ثم «أنا كارين دادا Moi, Corinne Dadat » عام 2014 التي مسرح فيها حياة من ندعوها بـ «الفرّاشـة»، أو المرأة التي تتولى عمليَّة تنظيف الفصول والطرقات ودورات المياه في المدرسة، وكان التقاها أثناء تنظيمه ورشة مسرحيَّة في مدرسة القديسة ماري الثانويَّة في بورج lycée Sainte-Marie de Bourges، وقـد شــاقته حياتها إلى الحد



الذي عمل معها على وضعها على الخشبة في عمل مسرحي ارتقى بها من وضعها في قاع المؤسسة التعليميَّة، إلى ممثلة مسرحيَّة طافت بحكايتها عدة مسارح ومدن فرنسيَّة.

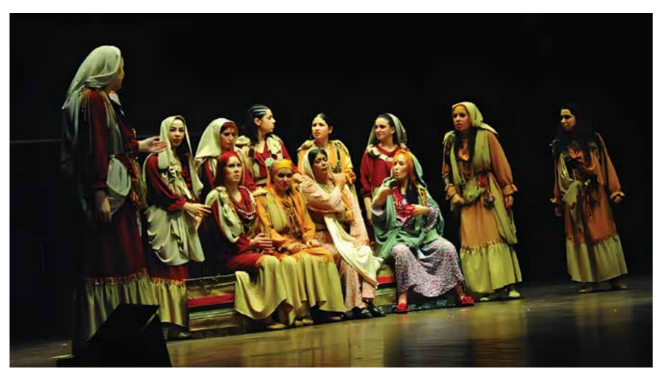
وفى عام 2016 قدم مسرحيَّة «الانتهاء بأناقة عام 2016 beauté» التي تناول فيها موت أمه، وحدد بها بصمته المسرحيَّة التي تمزج بين الواقعي والمسرحي، بين الوثائقي والعادي، لتكشف لنا عما في الواقعي والعادي من دلالات فنيَّة وجماليَّة تثري وعينا بالمسرح، وفهمنا للحياة في آن. ولذلك فاز بسببها بالجائزة الكبرى grand prix de la littérature dramatique في الأدب المسرحي المرموقة في العام نفســه 2016، وفي العام التالي قدم مســرحيته «هكذا الحياة C'est la vie» وفاز عنها بجائزة الأكاديميَّة الفرنســَّية l'Académie française عام 2017، وتناول فيها حياة شخصين فقد كل منهما طفله، وكيف يبلور كل منهما خصوصيَّة الفقد وعموميته

وتواصلت مسرحياته بانتظام بعدها، وتوسع معها أفق تجاربه المسرحيَّة، وتنوعت عبرها أساليب الأداء وتطورت، كما توطدت معها مكانته في الواقع المسرحي إلى الحد الذي نجده فيه أحد المسرحيين الفرنسيين الأربعة الذين شاركوا في صياغة العرض المسرحي «ماذا تفعل الحياة بالسياسة Ce que la vie fait à la politique» والمهدى إلى روح عالم الاجتماع الفرنسي الكبير بييــر بورديــو (Pierre Bourdieu (2002 – 1930) عام 2019. كما

نجده الآن فناناً مشاركاً في مسرح المدينة في باريس، وفي مسرح والونيا في بروكسيل، في الوقت نفسه يدير المسرح الوطني لمنطقة بريتاني الفرنسيَّة في رين.

لقد استطاع محمد الخطيب بحق، أن يواصل العمل الخلاق على مشروع مسرحي تتبلور بالتدريج طبيعته وملامحه الفنيَّة الخاصة. مشروع يعد المسرح جزءاً لا يتجزأ من نشاطات الحياة اليوميَّة، وممارساتها المهمة والكاشفة عن طبيعة الإنسان المعاصر. مسرح تمتزج فيه السينما بالتراكيب الخلاقة التي يبلورها الفن التشكيلي الحديث، بالأدب؛ ويشارك فيه الممثلون المحترفون مع الناس العاديين في العرض، أو حتى ينهض العرض كله على أناس لم يظهر أى منهم على الخشبة من قبل، ويمتزج فيه الوثائقي بالمتخيل، للكشف عن معنى الحياة التي نعيشها وسبر أغوارها. مسرح يجعل الكشف عن الذات وسيلة للتواصل مع الآخرين، ولطرح الأسئلة التي تساعدنا في فهم أنفسنا وطبيعة علاقتنا بالنفس وبالعالم الذي نعيش فيه في آن. مسرح لا يسعى للتسلية، وإنما لبلورة قيم جماليَّة وفنيَّة وإنسانيَّة عبر طرح الأسئلة الصعبة، ووضع الحياة نفسها بزخمها وطزاجتها على خشبة المسرح، وبطريقة يتباين فيها العرض، بسبب حيويَّة جوانب الارتجال فيه، بين ليلة وأخرى. ولكن دعنا الآن نقدم مسرحيته الأخيرة التي شاهدتها قبل شهور، ولا تزال معروضة على بعض مسارح فرنسا، كي نتعرف عبرها بحق إلى ما في مسرحه من





لأن مطالب الحياة لا تتيح لأبنائه رعايته.

## الحياة السرية للعواجين

ولندخل المسرحيَّة من بابها، عتبتها الأولى: العنوان «الحياة السريَّة للعواجيز La vie secrète des vieux». وقد فضلت الإبقاء على كلمة العواجيز بدلاً من المسنين، لما تنطوى عليه من إيحاءات، ذلك لأن عمليَّة الإغلاق التي انتابت المجتمعات الغربيَّة عقب تفشى وباء كوفيد، أبرزت أهميَّة التحول الكبير الذي انتاب بنية الأسرة الغربيَّة، وكان قد جرى على مد العقود الأخيرة، فلم يعد للأسرة الكبيــرة التي قد تضم إلى جانــب الوالدين الجد والجدة أي وجود، وإنما تقلص حجم الأسرة إلى الأبوين وأبنائهما، وتضاعفت مشاغل الأبوين فيها بصورة لم تعد رعاية الجيل الأكبر ممكنة داخل الأسرة الصغيرة، وهو ما أدى إلى وضع العواجيز - وقد تزايد عددهم وطالت أعمارهم نتيجة تحسن أنظمة الرعاية الصحيَّة - فيما يشبه المعتزلات الخاصة، أو المؤسسات التي تعرف في أوروبا الغربيَّة عموماً باسم بيوت العواجيز/ المسنين. فما إن يتقدم العمر بأي غربي بصورة لا يستطيع معها الحياة بمفرده، أو رعاية نفسه في أمور الحياة اليوميَّة البسـيطة مثل التسوّق لحاجاته اليوميَّة، وتوفير الوجبات، أو القدرة على الاستحمام وتنظيف الملابس، إلى غير ذلك من الضرورات اليوميَّة؛ حتى يجد أن الملجأ الوحيد له هو بيت العواجيز - لو كان باستطاعته أن يوفر تكاليفه، فلم يعد وارداً - كما كانت الحال في الماضي - أن يوفر من يخدمه أو يرعاه، إلا إذا كان من الأثرياء؛ أو حتى أن ينتقل للحياة مع أحد أبنائه أو بناته،

وكان العزاء، بالنسبة لطرفى هذا التغير الجذرى في بنية الأسرة الغربيَّة، أن بقيَّة أفراد الأسرة - من أبناء أو أحفاد - يزورونهم في عطلة نهاية الأسبوع، فتخفف الزيارة عن العجوز الوحدة والوحشة، كما تخفف عن الأبناء والأحفاد أي إحساس بالذنب للتخلي عن كبارهم. ولكن الإغلاق الصارم الذي صاحب كوفيد أدى إلى إبراز الجوانب السلبيَّة لهذا التغير، وتحولت بيوت العواجيز إلى معتزلات حقيقيَّة مع حرمان أقرب الناس إلى سكانها من رؤيتهم، كي لا ينقل الاتصال بهم الفيروس القاتل في أي من الاتجاهين، وقد أدى هذا الأمر إلى تضافر جهود من يعيشون في تلك المعتزلات بينهم وبين بعضهم بعضاً، في خلق حياة محتملة أو جديرة بأن تُعاش فيما بينهم، وبدا بوضوح مدى قسوة الظروف التي يعيش فيها العواجيز، وكيف أصبحت صورة بيوت العواجيز وكأنها أماكن للموت بكل ما ينطوى عليه ذلك من قسوة صادمة، وهو الأمر الذي شاق محمد الخطيب، وبدأ البحث فيه، وكان واعياً بكتاب (حفارو القبور: اكتشافات عن النظام الذي يسيء معاملة عواجيزنا: Les Fossoyeurs (Révélations sur le système qui maltraite nos aînés كونستانت Victor Castanet الذي صدر عام 2022، ويحيل عنوانه على بيوت العواجيز تلك، وقد تحولت إلى بيوت لحفر قبور من يعيشون فيها، سواء أكانت تلك التي تديرها مؤسسات حكوميَّة أم جمعيات أهليَّة.

وقد بين له هذا الكتاب - كما يقول لنا في برنامج المسرحيَّة المطبوع - أن تلك البيوت تعامل العواجيز وكأنهم أطفال

75 ميراير <sub>2025</sub> ا

infantilization، وتسيء معاملتهم على مختلف الأصعدة البدنيَّة والنفسيَّة معاً، كما كشفت له قراءته المتفحصة للكتاب عن تلك النظرة العامة إلى العواجيز التي تؤكد فقدانهم للاعتماد على الذات وللاستقلال الفردي، وأن تلك النظرة السائدة عنهم هي التي جعلتنا نفقد الاهتمام بحيواتهم ورغباتهم، ناهيك عن الاهتمام بشهواتهم العاطفيَّة منها أو الجنسيَّة. ومن خلال الوعي بهذا المنظور السائد، وتحديد، والرغبة في الكشف عما ينطوى عليه من حق أو خطأ، بدأ محمد الخطيب يجرى مقابلاته مع ما يقرب من مئة منهم، بعد تخفيف عمليَّة الإغلاق. وكان يمر على تلك البيوت، ويترك لعدد منهم بطاقة يقول فيها: إذا كنت فوق الخامسة والسبعين، ولديك قصة حب، اتصل بي. ذلك لأنه بدلاً من الرغبة في أن يسألهم عن كيف يتصور كل منهم نهاية حياته، كان ما يهمه معرفته، هو ما الذي يبقيهم أحياء ومترعين بالأمل. لكن موضوع الرغبة الذي تكشّف عنه هذا الحوار جعله يدرك أنه يصطدم بواحد من المحرمات Taboo التي لا يريد المجتمع مواجهتها، ويدرك أيضاً أن رغبة العواجيز موضوع لا تريد مؤسسات رعايتهم أن تواجهه، فضلاً عن انزعاج أفراد أسر كل منهم منه. بل وجد أن هذا الموضوع يؤدى إلى انقلاب ميزان القوى العائليَّة، فبعد أن كان الآباء في موقع فرض ما يريدونه على أبنائهم، تحول الأبناء الآن إلى مركز القوة، الذي يرفض قبول فكرة أن يحب آباؤهم أو أن تحب أمهاتهم. إنهم يرفضون الطريقة التي يسعى آباؤهم عبرها لترميم حياتهم.

ونتج عن هذا البحث عملان: هذا العرض المسرحي، وفي الوقت نفسه فيلم وثائقي سوف يُعرض هذا العام 2025. ولنركز حديثنا على العرض المسرحي، الذي سنعرف منه أن المخرج والدراماتورجي







ممارسة قصة حب جديدة في بيوت العواجيز تلك، كلهم بالطبع فوق الخامسة والسبعين، وهو يقدم في كل عرض ثمانية منهم، مما يجعلنا أمام عرض متحوّل ومختلف في كل مرة، فليس في طاقة هؤلاء العجائز الظهور على المسرح كل ليلة، ولليال كثيرة متتالية، ومن هنا كان التغيير الناجم عن وهن الطاقة الإنسانيَّة مع التقدم في العمر، له بعده الفني والجمالي، في أننا بإزاء عرض متجدد دوماً، يختلف كل عرض فيه عن الليلة السابقة. ويقول لنا المخرج إنه يظهر معهم في بعض العروض راوياً للعـرض، ويتركهم للقيام بالعرض وحدهم في بعض الليالي الأخرى. وفي الليلة التي شاهدت فيها العرض، وبعد أن يدخل المشاهدون قاعة مسرح مضاءة، وتظل مضاءة طوال العرض، وعلى خشبة شبه فارغة ليس عليها سوى عدة مقاعد خالية على الجانب الأيسر منها، وقرب خلفيَّة الخشبة منضدة عليها ماء للشرب، وبعض الأكواب، وما إن تظلم أضواء الصالة حتى تدخل امرأة من الجانب الأيسر للمسرح وهي جالسة على كرسي متحرك، وتقدم نفسها على أنها كاثرين، في الحادية والتسعين من العمر، ومعها رجل آخر قريب منها في العمر، يسهم في دفع الكرسي حتى

ومن الجانب الآخر من المسرح - الجانب الأيمن - يدخل محمد الخطيب ليخبرنا بأنه لو مات أحد على الخشبة أثناء العرض، فعلى لجمهور أن يبقى هادئاً، ولا يتحرك من مكانه. وعندما يضحك

الجمهور يعاجلهم بالقول إنه طوال العمل على هذه المسرحيَّة مات واحد من المشاركين، وكان قد تجاوز التسعين من العمر، وهو الأمر الذي سيؤكده العرض عند نهایته، حینما تظهر لافته فوق المسرح تهدى العرض إليه، وتذكر اسمه كاملاً مع اسم عجوز آخر قضى أثناء التدريبات، وتواريخ كل منهما كتلك التي تكتب عادة على شواهد القبور، وهو الأمر الذي يجلب حضور الموت إلى العرض من البداية، لأننا نعرف أنه دائم الحضور في بيوت رعاية المسنين تلك. لكن العرض، فـى جوهره ينهض على دفع غائلة الموت عن هؤلاء العواجيز، والكشف عن تشبثهم بالحياة، وبما يمكن أن تمنحه

لهم في هذه المرحلة من العمر، وربما ما يمكن أن ينتزعوه منها كى يكون لحياتهم معنى، ولذلك فإنه يتسم بقدر كبير من المواقف الكوميديَّة والتهكميَّة الســاخرة. ويمضي العرض بأن يتحدث كل زوج من المتحابين عن كيفيَّة تخلق علاقتهما وتطورها، والواقع أنه لا شيء يجعل الإنسان جميلاً - وخاصة النساء - مثل الحب. فما إن تحب امرأة أو تشعر أنها محبوبة، حتى تتألق وتزدهر ويتبدى جمالها الخاص، بالصورة التي يشك معها المشاهدون في أنها في الثمانين أو التسعين من عمرها، يملأها الحب بالقدرة على الغندرة، واللعب بمعناه الجيد الذي تزدهي به الحياة.

ونجد أننا بإزاء الرغبة المستمرة دوماً في ترميم صدوع حياتنا، أو السعى للدفء المشترك الذي يولَّده القرب الإنساني الحميم في تلك العلاقات الجديدة، ولا يخلو الأمر من قلق بعض الأبناء ومعارضتهم لأى ارتباط جديد لأب أو لأم، قد يهدد ما يتوقعه بعض الأبناء من ميراث، ولم يخل الأمر أيضاً من بعض الخيانات بين بعض المتحابين، وهو الأمر الذي أتاح لواحدة ممن يعملن في بيوت المسنين تلك أن تحكى هي الأخرى قصتها، وكيف أنها تضطر للمشاركة في التواطؤ مع من يقترفون تلك الخيانات كي يستمر السلام والوئام داخل تلك العلاقات، وداخل المناخ العام لبيت المسنين. والواقع أن المسرحيَّة في انتهاكها للمحرم، وقد تحول مع ضعف الجسد وهشاشته إلى مادة ثريَّة للمواقف التهكميَّة، تكشف



لنا عن أحد أسرار الجسد الإنساني، كلما ازداد هشاشة وضعفاً كلما تنامت في داخله الكثير من الرغبات المحبطة، وزاد توقه إلى الحب والتواصل الإنساني الذي يجهر على أطياف الموت وأشباحه المحوِّمة، التي تستدعيها الوحدة وضعف الجسد إزاء أبسط المطالب

وبينما يعمل محمد الخطيب، الذي ظل موجوداً على الخشبة طوال العرض، وإن قل تدخله فيه، كنوع من «المايسترو» الذي ينظم إيقاع العرض، ويفسح المجال لتلك الوثائق الدراميَّة المختلفة للتفتح أمام المشاهدين، فإنه يضيف إليه ما أدعوه بلغة المخرج التي تحتفي بالنص، وتجسد ما يمكن تسميته بالتيارات التحتيَّة السارية فيه، أو بما يحتاجه من أطر سياقيَّة، وخاصة عبر استخدامه الخلَّاق للضوء في تغيير المشاهد، وتجسيد المقابل اللونى للمشاعر والشهوات، وقد ملأت المشهد في بعض الأحيان زهوراً وألواناً، بصورة شجعت معها عمليات التداخل بين اعترافات العواجيز وجماليات المشهد المسرحى؛ المشاهدين أيضاً على التلقى الفعال للعرض. وهكذا نجد أنفسنا - من خلال تلك الشهادات والتجارب الجمعيَّة - نكتب معه، ومع شخصيات عرضه الحقيقيَّة نصاً مسرحياً مشتركاً، لا يكتفى فيه المشاهدون بالفرجة السلبيَّة، وإنما يشاركون بفعاليَّة في خلق النص/ العرض/ الحاضر، أو الواقع الذي يعيشون فيه عبر تلقيهم له، وتشكل مواقفهم أو أحاسيسهم إزاء ما يدور أمامهم على الخشبة.

# «البخارة» التونسي أفضل عروض مهرجان المسرح العربي

فاز العرض التونسي «البخارة» بـ «جائزة الشيخ الدكتور سلطان بن محمد القاسمي لأفضل عمل مسرحي عربي» التي تنظم في إطار مهرجان المسرح العربي الذي تقيمه سنوياً الهيئة العربية للمسرح العربي.

مسقط: عامر عبدالله كاتب وإعلامي من عمان



والعرض من تأليف إلياس رابحي، وإخراج وفكرة صادق طرابلسي، وجرت وإنتاج «مسرح أوبرا تونس». وجرت وقائع الدورة الخامسة عشرة من مهرجان المسرح العربي في العاصمة العمانيَّة مسقط، خلال الفترة من وخضر وإلى 15 يناير 2025، ورعى وحضر خفلي افتتاحها وختامها صاحب السمو السيد ذي يزن بن هيثم بن طارق، وزير الثقافة والرياضة والشباب في سلطنة عمان.

وكان العرض التونسي الذي يقارب في مضمونه تأثير التلوث البيئي على الحياة الاجتماعيَّة، فاز بالجائزة الكبرى في مهرجان المسرح الوطني في تونس، نوفمبر الماضي، كما توج في ديسمبر الماضي بجائزة أفضل عرض في الدورة (25) من أيام قرطاج المسرحيَّة.

وجاء فوز «البخارة» بالجائزة بعد تقييم لجنة التحكيم لأحد عشر عرضاً مسرحياً، وقد تكونت اللجنة من اللبناني رفيق على أحمد «رئيساً»، وعبدالكريم جواد من سلطنة عمان، وتامر العربيد من الجمهوريَّة العربيَّة السوريَّة، وسامي الجمعان من المملكة العربيَّة السعوديَّة، ولخضر المنصوري من الجمهوريَّة الجزائريَّة، والمسرحي غنام غنام من فلسطين مقرّراً للجنة، وجاء اختيار العرض التونسي بعد أن رشحت اللجنة خمسة عروض مسرحيَّة من أصل 11 عرضاً ضمن المسار الأول في المهرجان، مسار المنافسة على الجائزة، وهي وفق تسلسلها في جدول المهرجان: «أسطورة شجرة اللبان» لفرقة مسرح مزون من سلطنة عُمان، إخراج يوسف البلوشي، «سيرك» للفرقة الوطنيَّة للتمثيل من العراق، إخراج

جواد الأسدي، «البخارة» إنتاج قطب المسرح أوبرا تونس، إخراج صادق الطرابلسي، «هُمْ» لمسرح أنفاس من المغرب، إخراج أسماء الهوري، «كيف نسامحنا» لمسرح الشارقة الوطني من الإمارات، إخراج محمد العامري.

ووفق بيان لجنة التحكيم، ذهبت الجائزة إلى العرض الذي وجدت اللجنة أنه أقرب لتحقيق متطلبات الفوز من خلال قياس دقيق.

وأعلن في الحفل أن القاهرة، عاصمة جمهوريَّة مصر العربيَّة، ستكون المحطة التالية لمهرجان المسرح العربي بدورته السادسة عشرة، وقد دعا إسماعيل عبدالله الأمين العام للهيئة العربيَّة للمسرح، خالد جلال رئيس قطاع الإنتاج الثقافي بوزارة الثقافة المصريَّة، لتسلم ملف استضافة المهرجان، وقال إسماعيل عبدالله: «يشرفني أن أعلن لكم مباركة صاحب السمو الشيخ الدكتور سلطان بن محمد القاسمي، عضو المجلس الأعلى حاكم الشارقة، الرئيس الأعلى للهيئة العربيَّة للمسرح -حفظه الله ورعاه - بإقامة الدورة الـ16 من المهرجان في يناير 2026 في العاصمة المصريَّة القاهرة».

وألقى رئيس لجنة تحكيم المهرجان، رفيق على أحمد، بيان اللجنة، مشيراً إلى ملامح جديدة في المهرجان، أبرزها تقديم عشرة عروض من توقيع مخرجات ومخرجين شباب «قدموا رؤى جديدة وجماليات تعتمد على التكنولوجيا والرقمنة»، مع الدعوة للاستمرار في البحث والتجريب، مع الحفاظ على الأصالة والهويَّة المسرحيَّة. كما نوّه بوجود ستة عروض تحمل توقيع مبدعات عربيات من أجيال مختلفة، قائلاً: «طرحت أعمالهن قضايا معاصرة، واستعرضت مكامن الأمل والألم، وتحيى اللجنة هذه الجهود الإبداعيَّة الفارقة».

وأوضح البيان أن اللجنة عقدت ثمانية اجتماعات لمناقشة وتحليل العروض المتنافسة، مشيداً بـ «ومضات الإبداع في البناء والمعالجة والحرفة الفنيَّة»، ومؤكداً أهميَّة دور المسرح التنويري في البناء والتنمية. وأضاف: «تعد اللجنة كل من تأهل للمهرجان فائزاً بحد ذاته، وتثني على جهود المسرحيين العمانيين الذين عكسوا صورة مشرقة لعُمان ومسرحها". واختتم البيان بالإشارة إلى أن اللجنة ستقدم تقريراً تفصيلياً إلى الأمانة العامة للهيئة العربيَّة للمسرح.

## دورة استثنائيَّة

وفي تصريح خاص لـ «المسرح»، قال إسماعيل عبدالله، الأمين العام للهيئة العربيَّة للمسرح مدير المهرجان: «لا شك أن هذه الدورة السـ تثنائيَّة ومتميزة، تعكس تميز المسرحيين العمانيين، وكرم هذا الشعب المضياف والمحب لإخوانه العرب في كل مكان، لقد أضافت مسقط وعُمان أبعاداً جميلة لهذا المهرجان، ومن أبرز ما يُفرحنا في هذه الدورة هو مشاركة تسعة من المخرجين الشباب الذين قدموا تجارب متنوعة ومبدعة، إلى جانب ست مخرجات أبدعن في تقديم رؤى جديدة، هذه المؤشرات تعزز الثقة بأن المسرح العربي في أيد أمينة، وأن جيل الشباب قادر على حمل راية المسرح نحو المستقبل». وحول العروض العمانيَّة في المسابقة الرسميَّة، أوضح عبدالله: المفرجان لديه لائحة تنظيميَّة واضحة ومحددة، تضمن للدولة المضيفة عرضاً واحداً ضمن المسابقة الرسميَّة، بينما تخضع بقيَّة العروض لمعايير المنافسة مع جميع العروض المسرحيَّة الأخرى، هذه السنة تنافس 175 عرضاً مسرحياً على 15 مكاناً فقط ضمن



المهرجان، حيث تختار لجنة عربيَّة مستقلة هذه العروض من دون أي تدخل أو توجيه، كنتُ أتمنى أن يكون هناك مسار ثالث مخصص للعروض العمانيَّة، يتيح للمشاركين العرب فرصة الاطلاع على التجربة المسرحيَّة هنا، الغنيَّة بتنوعها وإبداعها».

#### «البخارة»

وقد تناول العمل الفائز قضيَّة التلوث البيئي، وانعكاساتها على حياة الإنسان المعاصر، وكيف يولد الأمر مشكلات اجتماعيَّة ونفسيَّة، وعُرضت الحكاية من خلال شخصيات متعددة تعيش في بيئة خانقة تختفي فيها الأحلام وتتفاقم الصراعات، وتكرر الشخصيات سؤالها «وين الشمس؟»، في إشارة رمزيَّة إلى البحث عن الأمل والنور في مواجهة ظلام الواقع النفسي والاجتماعي.

كما تناولت المسرحيَّة قضايا متنوعة، منها مأساة الأب «مولدي» ضحيَّة التلوث الصناعي، وصراع الجيل الأصغر المتمثل في «دلال» وخطيبها «يحيى» مع الظروف القاسية لتحقيق أحلام بسيطة، كما برزت شخصيَّة «نضال» الثائر الذي يصطدم بواقع قاس، مقابل شخصيَّة «عماد» الانتهازي غير المبالي بمعاناة الآخرين، وتخللت العمل إشارات رمزيَّة، مثل نباح الكلبة «لايكا»، الذي كان بمثابة تحذير وإنذار مستمر، مما أضاف بعداً درامياً عميقاً.

واختتم العمل بمشهد يوحي بالاستسلام للواقع، مع استمرار البحث عن الأمل، حيث يتجمع الجميع حول أريكة قديمة على وقع أصوات المصانع، تاركين الجمهور في حالة من التأمل العميق حول أسئلة وجوديَّة.

وتعدث مغرج العمل صادق الطرابلسي في حديث خاص لـ «المسرح» قائلا: «الفرح بالفوز شعور لا يمكن وصفه بسهولة، تختلط الأحاسيس في لحظة التتويج، بعد حصول العمل على (التانيت الذهبي) في أيام قرطاج المسرحيَّة، إلى جانب جائزتي أفضل نص، وأفضل ممثل، يأتي هذا التتويج في مهرجان الهيئة العربيَّة للمسرح ليؤكد أننا على الطريق الصحيح. العمل يعالج كارثة بيئيَّة وإبادة جماعيَّة من نوع آخر في تونس، وهو رسالة توعويَّة تحمل الكثير من التفاصيل التي تطلبت جهداً كبيراً لفهمها وتقديمها، نحن ممتنون لكل من دعمنا وللجنة التحكيم التي استوعبت عمق رسالتنا».

وعن صعوبة اللهجة التونسيَّة في فهم الجمهور الخليجي، علَّق الطرابلسي: «اللغة المنطوفة لم تعد معوقاً في المسرح اليوم، المسرح يتحدث بلغات عدة؛ منها الصورة، والموسيقى، والجسد، والإضاءة، قد نشاهد عرضاً صينياً لساعتين أو أكثر من دون أن نفهم الكلمات، لكننا نلتقط روح العرض وشكله، وهذا هو ما يجعل المسرح لغة عالميَّة تصل إلى الجميع».





#### المحطة العمانيّة

وحول استضافة سلطنة عمان لمهرجان المسرح العربي، تحدث لـ «المسـرح» إبراهيم بني عرابة، مدير عام مساعد للفنون بوزارة الثقافة والرياضة والشباب، المنسق العام للمهرجان، قائلاً: «الحمد والشكر لله على ختام هذه الدورة التي شهدت الكثير من التنافس، والحوار، والتواصل الفكرى العربي. نحن سعداء باستضافة سلطنة عمان، ممثلة في وزارة الثقافة والرياضة والشباب والجمعيَّة العمانيَّة للمسرح، لهذا الحدث العربى الكبير الذي اختتمناه اليوم وسط أجواء من الفرح والسعادة على وجوه جميع المشاركين العرب في هذه التظاهرة الثقافيَّة البارزة، والانعكاسات لهذا المهرجان كبيرة جداً، سواء على الصعيد المحلى فيما يتعلق بتطوير المسرح العماني، أم على الصعيد العربي، لاسيما مع مشاركة 15 عرضاً مسرحياً من نخبة العروض في الوطن العربي، والأكثر فخراً أن العرض العماني (أسطورة شجرة اللبان) قد جاء ضمن أفضل خمسة عروض مرشحة للجائزة، وهو إنجاز نفخر به جميعاً في سلطنة عمان، ونبارك للقائمين على العرض الفائز الجائزة، ونتوجه بالتهنئة كذلك إلى كافة المسرحيين على هذا النجاح».

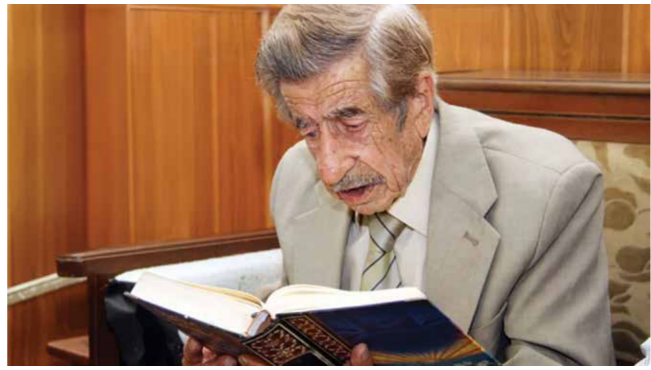
وأضاف بني عرابة: «تميزت هذه الدورة بورش عمل نوعيَّة ركزت على عناصر جديدة ومختلفة في عالم المسرح، مما أتاح للمشاركين فرصة كبيرة للاستفادة من هذه التجارب، وإثراء المشهد الثقافي بوجه عام، هذا التميز يعكس حرص القائمين على المهرجان على تطوير المسرح العربي وتعزيز حضوره».

## عروض

جديـر بالذكر بأن مهرجان المسـرح العربي بدورته الخامسـة عشرة في مسـقط، قد ضم 15 عرضاً مسرحياً توزعت على مساري المهرجان، مسـار التنافس على الجائزة، وتضمن 11 عرضاً مسرحياً هي: «أسطورة شجرة اللبان» من سلطنة عمان، «كيف نسامحنا» من الإمارات، «البخارة» من تونس، «الملجأ» من الأردن، «المؤسسـة» من البحرين، «بين قلبين» من قطر، «ريش» من فلسطين، «سيرك» من العراق، «غصة عبور» من الكويت، «ماكبث المصنع» من مصر، «هُم» من المغرب.

وفي المسار الثاني الموازي: «ذاكرة صفراء» من السعوديَّة، «هاجة – بوابة 52» من تونس، «عد عكسي» من سوريا، «نساء لوركا» من العراق.





# عبدالفتاح قلعة جي

## خمسة نصوص أخيرة

"زهور الموت والمطر» هي آخر تشكيلات المسرحي السّوري العتيق عبد الفتّاح قلعة جي (21 يوليو 1938 السّوري العتيق عبد الفتّاح قلعة جي (21 يوليو 2023) وآخر القطوف في كرمته، وتضمّ خمسة نصوص مسرحيَّة أنجزها جميعها في النّصف الثّاني من عام 2023، وصدرت عن الهيئة العامّة السّوريَّة للكتاب 2024، أي بعد رحيله بأشهر، يقول في تمهيده لها: «كأنّني كنت في سباقٍ مع سؤرٍ بقي في كأسي من العمر».

## دمشق: نجوی صلیبه کاتبه من سوریا

وكعادته، حمّل قلعة جي تشكيلاته المسرحيَّة هذه تأمّلاته في الموت، والحياة، والحبّ، والحريَّة، والبهجة، والكآبة، ويقظة الرَّوح وصعودها، ومتاعب الوجود الإنساني وشقائه، وأحلامه مخزن أسراره

ورموزه، ويقظته الموجعة. أحلامه التي لا تزال تراوده، وتلك التي هربت منه أو تاهت وما استدلت على طريق عودتها، كما «ريحانة» في نصّ «زهرة المطر» التي سافر والدها إلى غير رجعة وتوفيت والدتها وهي تؤمّن لها لقمة العيش وتكاليف جامعتها، ما اضطرها للعمل في محل لبيع الألبسة، لكنّها وعلى الرّغم من كلّ ذلك لم تتوقّف عن البحث عن حلمها الضّائع بعيش كريم، وحبّ حقيقي وجدته أخيراً في الدّكتور «تامر» الذي طلب منها مساعدته في تنضيد مخطوطاته مقابل مبلغٍ ماليًّ يؤمّن عدم تغيّبها عن جامعتها،

يؤنس قلعة جي نصوصه بتخييل لطيف مرّة، ومبالغ فيه مرّة أخرى، محاولاً طرح أسئلة راودته في الواقع، وربّما أراد الحصول على إجاباتها في الخيال، وهنا نقتطف من «سفر الخروج» جزءاً من الحوار الذي يدور بين النّحات «سام» وزوجته «سارة":

ور مناي يدرو بين مناه الآن؟". سارة: «سام.. هل نحن نيام الآن؟".

سام: «ما هذا السّوال؟ هل أيقظتني من نومي لتسأليني هذا السّوال؟".

سارة: «لا أذكر من قال: النّاس نيام إذا ماتوا.. انتبهوا". يكمل «سام» نقشه، ثمّ وتحت إضاءة خفيفة وشاحبة ورماديّة، يدخل المَنحت رجل وامرأة وهما باحثان في «الأنثروبولوجيا»، ويجدان تماثيل محطّمة.

الرّجل: «هذا هو الفنّان، وكأنّه ما زال حيّاً".

المرأة: «أو لعلّه تمثال صنعه الفنّان لنفسه أمام المرآة".

الرّجل: «لا بدّ من أنّه فنّان متعدد المواهب! أريد أن أعرف إلى عصر ينتمى".

المرأَة: «يخيّل إليّ أنّه عصر غير موغل في القدم، كما أنّه ليس عديثاً".

يقتربان من تمثال متحجّر وإذ هو تمثال النّحات «سام". الرّجل: «شيء محيّر.. إنّه في كامل ثيابه، وهو منحنٍ على النّقش يحفره على الرّقم الطّينى".

تركّز المرأة الضّوء على النّقش الطّيني الذي لم يجف بعد، وتقرأ بصمت ونسمع صوت «سام» تسجيلاً مع صدى خفيف: «هذا آخر الأسفار التي أكتبها.. سفر الخروج من الحياة والموت إلى عالم الخلود، ومن الشّك إلى اليقين.. من عالم الحركة والضّجيج إلى عالم السّكون والصّمت الأبدي.. من الجسد الكتيم إلى الأثير الكوني.. ها أنا مغادر كثافات الحلم والواقع والظّلام إلى عالم النّور المطلق».

لا يكترث قلعة جي في نصوصه هذه للمكان، فهو غالباً مجهول وغير محدد، وهذا ما يعلله بقوله: «هي موجّهة إلى الإنسانيَّة جمعاء، في عذاباتها ومعاناتها وآلامها، مذ كانت إلى أن ينتهي العالم، ولهذا فهي غير خاضعة لمصادرات التّأويل والتّفسير، إنِّها أشبه بقطعة موسيقيَّة في سيمفونيَّة إنسانيَّة» كما يدعم أفكارها بلوحات لمشاهير الفنّانين، ليتكامل التّشكيل المسرحي مع الصّورة الفنيَّة، والكلمة مع المشهد التشكيلي، فنصّ «ناسك الصّنج» مدعوم بلوحة للفنّان لؤي كيالي، و«سفر الخروج» بلوحة الفنان نصير شورى، و«زهرة المطر» لوحته للفنان وحيد قصاص، وأمّا «نجم القطب» الذي سنلقي الضّوء عليه فدعمه بلوحة للفنّان التشكيلي الرّاحل نذير نبعة.

شخصيًات هذا النّصّ أربع، وهي المريضان «سليم» و «بحر»، والممرضة «فاطمة»، و «صوت».. نعم لقد جعل الصّوت شخصيَّة أساس من روح وإحساس، ويفتتح النّصّ بغرفة بمستشفى قرطاجنة السّاحليَّة في إسبانيا، في الجانب الأيمن باب يؤدى إلى المغاسل



الملحقة، وفي الجدار المقابل ساعة عقاربها ثابتة على الثّانية عشرة، وتحتها سرير «سليم» وهو مستلق ورجله مشدودة إلى الأمام ومرفوعة إلى الأعلى، ومن الواضح أنها مكسورة مجبرة بالجبس وفي انتظار التئام العظم، وفي صدر الغرفة نافذة لا يرى منها شيئاً، وأمامها سرير «بحر» الذي لا تفارق النّظارات الدّخانيَّة عينيه، ويتبادلان الأحاديث حول السّاعة والعصافير والممرضة «فاطمة»، ويتغزّلان بلهجتها الجزائريّة وطيبة قلبها، ثمّ يسأل «سليم» عن المنظر كيف يبدو من النّافذة، ويصفه «بحر» وهو يعرب عن كرهه للبحر على الرّغم من اسمه، وبعدها يدخلان في نقاش تاريخي وفلسفي، ومن ثمّ عن سبب وجود كلّ منهما في إسبانيا، فـ «سليم» رحّالة يبيع ويشتري بسيارته ولا يستقرّ في بلد، وكان عابراً عندما وقع الحادث، وأما «بحر» فإنّه وبحسب قوله «يسافر في الملكوت والسّماء وهذا أكثر أمناً»، لذلك نراه ينتقل إلى الحديث عن النّجوم والمجرّات، يقول: «انظر.. هذه الشعرى اليمانيَّة، وهذا هو النّسر الواقع من ألمع النَّجوم، أزرق اللون، وهذه هي الجوزاء التي يتغنَّى بها الشّعراء، نجم أحمر اللون وعملاق وبعده عن الأرض 430 سنة ضوئيَّة، وهذا هو العقرب الأسود، والثّريا حبيبة عمر بن أبى ربيعة التي أغرم العرب باسمها فسمّوا بناتهم بها»، ثمّ يطيل النّظر إلى نجم القطب دليل الحائرين والمسافرين وبرزخ الأرواح كما سمّاه ليختار مكان إقامته فيه، ولا يقطع هذا التّأمل سـوى صوت باخرة فيعلّق: «باخرة أخرى ترحل.. كلّنا راحلون والبحر باق أبداً»، وبدخول «فاطمة» واطمئنانها عليهما ومراقبة وضعهما، يخبرها بأنّه مسافر قريباً ويتمنى رؤيتها هناك، فتتمنى له العمر الطّويل وتعبّر عن

المشهد الأخير في الغرفة، والوقت قرب الظّهيرة، وقد نقل سرير «سليم» إلى قرب النّافذة، والسّرير الآخر فارغ بانتظار مريض آخر.. ينظر «سليم» باستغراب في الغرفة وعبر النّافذة، ثمّ تدخل «فاطمة»، ويقول لها إنّه تناول حبّة منوّم بالأمس، ويسأل عن «بحر» وأكاذيبه، فتخبره بوفاته وتنفي عنه صفة الكذب، لأنّه كان يرى بعينيه قبيل الحادث الذي فقد فيه ابنته وزوجته أثناء هجرتهم في مراكب الموت.

سليم: «يا للهول! كم هذا مؤلم! أما لهذا الشّقاء الإنساني من نهاية.. أرجوك... أغلقي النّافذة وأسدلي السّتارة، الإنسان محاصر والزّمن متوقّف، ولم يعد للنّوافذ من فائدة، والحياة تجري غير عابئة بنا.. لا بأفراحنا ولا أحزاننا».

تغلق «فاطمة» النّافذة وتسدل ستارتها، وتتّجه إلى الخارج وهي تقول: «لابدّ لكلّ شيء من نهاية»، وهنا تعود السّاعة المتوفّفة إلى المشهد الأخير، لكن هذه المرّة تدقّ عند السّاعة الثّانية عشرة، وتظلّ العقارب ثابتة.

المَسْلِج المَسْلِج (65) فيراير 2025 العدد (65) فيراير 1935



هادية موسى أستاذة جامعية وباحثة مسرحية

يخضع المسرح للتغيرات الاجتماعيَّة، والسياسيَّة، والاقتصاديَّة، والفلسفيَّة، فقد كان لزاماً علينا أن نواكب تطوراته المعاصرة المتمثلة في انبثاق بعض المسميات التي تم التنظير لها منذ مطلع السبعينيات على يد ريتشارد شيشنر، المنظر والمخرج الأمريكي المعروف عالمياً، الذي تم تكريمه في الآونة الأخيرة في العالم العربي أكثر من مرة، في كثير من المهرجانات المسرحيَّة الدوليَّة منها مهرجان القاهرة للمسرح التجريبي، ومهرجان شرم الشيخ للمسرح الشبابي، وكذلك مهرجان طنجة «للفنون المشهديَّة»، الذى تبنى منذ زمن مجموعة من المسميات بالتعاون مع علماء الاجتماع والأنثروبولوجيا الذي قدم له شيشنر في كثير من كتاباته، ولعل من أهمها كتابه الندي بين أيدينا وهو «مقدمة في دراسات الأداء» Performance Studies; An Introduction، الــذى لــم الأعمدة التي أرست هذا النوع من الدراسات الأكاديميَّة الفنيَّة، لهذا السبب فقد حرصنا على التقديم لهذا الكتاب والتنويه بأهميته، لعله يلحق بسابقيه من كتب ترجمت في

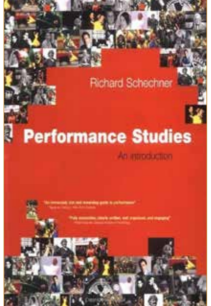
# ريتشارد شيشنر..

## مقدمة في فن الأداء

والكتاب، الذي يأخذ شكل المجلد، ينقسم إلى ثمانية فصول، يستهلها شيشنر بالتعريف في الفصل الأول بماهيَّة دراسات الأداء، وكيف نشات ارتكازاً على مقولة إن المسرح هو الحياة وإن كل شيء في هذه الدنيا يمكن دراسته بوصفه شكلاً من أشكال الأداء، ولكن لا يعنى هذا المنظور المتسع في هذا النوع من الدراسات الأكاديميَّة أنه يفتقر إلى القصديَّة في اختيار موضوعاته، والأسئلة المطروحة فيه بوصفه مجالاً للدراسة، صحيح أن شيشنر ينوه في كتابه إلى وجود بعض الاختلافات الموجودة في المناهج الجامعيَّة التى تتناول هـذا النـوع من الدراسـات، سواء في الولايات المتحدة الأمريكيَّة أم في أوروبا أو آسيا، إلا أن هذا الاختلاف لا يتعدى نقاط التركيز وكيفيَّة التناول، ولا ينسى شيشنر في هذا الفصل أن يوضح العلاقات التي تربط دراسات الأداء بغيرها من أفرع العلوم الأخرى، مثل علم الاجتماع، وخصوصاً نظريات البريطاني فيكتور تيرنر، وكذلك بعلم الأنثروبولوجيا، وعلم الأجناس.

أما الفصل الثاني فيوضح فيه شيشنر التي خرج منها بنظريته عن مسمى الأداء، علاقة الأداء بمجالات الحياة المختلفة، ففي الفنون مثلاً يرتبط مسمى الأداء بالمسرح والرقص والموسيقي، بينما في الحياة اليوميَّة يرتبط الأداء باستعراض المهارات أو قدرات الإنسان، وفي الحالتين فإن الأداء في الفن يترجم حتى الآن على الرغم من كونه أحد وأي شكل من أشكال الطقوس المكررة في حياتنا اليوميَّة، ما هو إلا سلوكيات تم أداؤها مرتين twice-behaved، أو هو سلوكيات مسترجعة restored behaviors فكما يحدث في الفن من تدريبات وتحضيرات، فإن المهرجانات المسرحيَّة تزامناً مع تكريم هذا الحياة اليوميَّة تعج بمثل هذه الممارسات المنظر ذائع الصيت في كثير من دول العالم والتدريبات، كما يحدث على سبيل مثال في حالات تعلم سلوكيات وأفعال ثقافيَّة معينة

تتناسب وطبيعة المواقف التي يجابهها الإنسان في شتى مواقف الحياة اليوميَّة، وهو ما أثبته المخرج الأمريكي آلان كابرو من خلال ما قدمه من فن الوقائع happenings لأول مرة بالولايات المتحدة الأمريكيَّة في خمسينيات القرن العشرين، الذي لا يختلف في طبيعة تكوينه ولا شكله عما يحدث في حياتنا اليوميَّة، كما يستعرض شيشنر تعريفات الأداء التي ذكرها كل من الأمريكي إرفنغ غوفمان Erving Goffman، عالم الاجتماع الشهير، بالإضافة إلى الناقد والمنظر المسرحي الأمريكي مارفن كارلسون، ومن ثم يفصل لنا الحديث عن ثمانية أنواع من الأداء قد تحدث بمعزل عن بعضها بعضاً، أو أحياناً في مواقف متراكبة ومتداخلة في الحياة اليوميَّة، مثل: الطهي، والفنون، والرياضات، وأشكال الترفيه الشعبيَّة الأخرى، والعمل التجارى، والتكنولوجيا، والطقوس سواء المقدسة أم العلمانيَّة secular وأخيراً اللعب،



ويؤكد المؤلف أن كل هذه الأنواع هي أشكال مختلفة من الأداءات، إلا أنها لا توصف بالأداء الفني، وبالعودة إلى الأداء الفني فإن العرض له وظائف سبع يعدها لنا شيشنر كالآتى: أولاً، وظيفة الترفيه، ثانياً ابتكار شيء جميل، ثالثاً تكوين أو دعم جماعة من الناس، رابعاً تمييز أو تغيير هويَّة ما، خامساً للمداولة، سادساً للتعليم والإقناع، سابعاً لتناول ما يخلخلها في الوقت ذاته. هو مقدس أو ما هو مدنس أو كليهما، وهي الوظائف التي نجحت في تقديمها فرقة مسرح کامباسینو El Teatro Campesino ومسرح أوجستو بوال، وهكذا يمضى شيشنر قدماً في تفصيل كل ما له علاقة بالأداء، مثل الطقس الذي يرتبط بدراسات الأداء في إحدى عشرة نقطة مثل استخدامات الطقس في المسرح، والرقص، والموسيقي، وكذلك الطقس الإنساني والحيواني، وأصول وبدايات فن العرض، بالإضافة إلى الدراما الاجتماعيَّة social drama التي تشبه الدراما

الأرسطيَّة التقليديَّة من حيث أنها تنتج عن

خلخلة أو موقف خارق لناموس الوحدة

الاجتماعيَّة المتعارف عليه، تعقبها كارثة أو

أزمة يتم مجابهتها بأفعال مضادة، ومن ثم

نصل إلى الحل الذي يعود بنا إلى الانسـجام

مع الوحدة المجتمعيَّة المتعارف عليها، أو قد

ينفصل الحل وينشق عنها، أما ما نراه في

مسرح العبث، وفي فن الأداء، وحتى ما قدمه

بريخت؛ فهو مخالف لهذا الشكل التقليدي

علاقة اللعب بالطقس؛ فكلمة play التي

تعنى اللعب تشير في الوقت ذاته إلى النص

المسرحي، واللعب في مطلقه هو نشاط أو

انفجار مفاجئ يشير إلى الحالة المزاجيّة

للإنسان، واللعب له سبعة مداخل تتم من

خلالها دراسته، مثل البنية، وعمل اللعب

وتطوره، والخبرة، والشعور الذي يمر به كل

من المتفرج واللاعب أثناء اللعب، وكذلك

وفى الفصل الرابع يتحدث شيشنر عن

الاستعراضي performative فكل نشاط اجتماعي يمكن فهمه على أنه استعراض فعل showing أو عمل شيء ما، لذلك لم يعد بمستغرب اتساع مفهوم الأداء ليشمل حتى النشاط العسكرى الذي يقدم فيه الجنود محاكاة تمثيليَّة تجريبيَّـة لما يمكن أن يحدث في حالة الهجوم، وفي مجال الصناعة والإدارة والعلوم والتكنولوجيا، بل وفى حالة المحاكمات القضائيَّة والعمليات الجراحيَّة كذلك.

في شرح أنواع الأداء التمثيلي الخمسة، وهي الواقعي، والملحمي، والمؤسلب، والمفارق أو الميتافيزيقي كما يحدث في حالات الطقس البدائيَّة، إلى جانب الأداء بوساطة أداة كالقناع والعرائس.

وفى الفصل السابع يثبت شيشنر أن ما يحدث في الحياة من إجراءات متبعة لأداء أو إنجاز عمل أو فعل ما، يماثل ما يقوم به الممثلون حال تقديمهم لأي عرض مسرحي؛ فالممثل يتدرب ويهيئ نفسه للعرض ثم ينخرط في تقديم العرض نفسه، وأخيراً يستغرق بعض الوقت حتى يرجع مرة أخرى إلى مرحلة السكون واجترار أو أرشفة ما قام وظيفة اللعب وكيف تؤثر في الفرد والمجتمع، به من أداء، وهو ما يفعله الإنسان في كل ما ليزداد معرفة بما قاله الآخرون أو أن يقصر

فمثلاً كيف يعرف اللاعبون والمتفرجون متى تبدأ المسرحيَّة ومتى تنتهى؟ وما هي الكيفيَّة التي يُقدم بها محتوى هذه اللعبة إذا كانت معلنة أو كانت خفيّة كما نرى في تقنيات المسرح الخفي، واللعب إلى حد كبير يماثل الطقس والمسرح، فقد يتضمن المحاكاة، كما أنه يدعم البني الاجتماعيَّة وتركيبها، أو

أما في الفصل الخامس فيناقش شيشنر المتلازمات التي صاحبت دراسات الأداء، مثل ما بعد البنيويَّة، وفن الأداء، وملاحظات شيشنر عن السلوك المسترجع المأخوذ من الحياة اليوميَّة، الذي أطلق عليه منظرو ما بعد البنيويَّة الأدائي أو

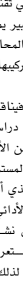
وفي الفصل السادس يستفيض شيشنر

وأخيراً الإطار الـذي تُقدم من خلاله اللعبة، يقوم به في حياته.

شيشنر العولمة وما اتصل بها من ظواهر ومفاهيم تؤثر في دراسات الأداء، مثل التعدد الثقافي الذي يختلف في تعريفه عن التداخل الثقافي الحادث في شـتى مناحي الحياة، من رياضات، وفنون عديدة، مثل عروض رقص البوتو الياباني الشهير، الذي يعد خليطاً من الزن، والتعبيريَّة الألمانيَّة، والأشكال التجريبيَّة الأمريكيَّة والأوروبيَّة، وهـو الأمر الذي دفع البعـض نحو مواجهة العولمة بتقديمهم للمسرح الاجتماعي الذي يهدف إلى تعزيز كل ما هو محلى الإبراز الهويَّة، وكتعليق أخير على هذا الكتاب القيم عن دراسات فن الأداء، فإن القارئ سيجد مطلق الحريَّة في أسلوب قراءته للكتاب لما يتضمنه من متن رئيس يشرح فيه شيشنر نظرته في دراسات الأداء، إلى جانب الهوامش الكثيرة التي ألحقها الكاتب في شكل مربعات موزعة على طول الكتاب حتى يميزها عن غيرها، يستعرض فيها آراء الآخرين، سواء ليعضد آراءه أم ليوضح الرأى المخالف له على حد سواء، وبالتالي فالقارئ يمكنه الرجوع إلى هذه الحواشي

ريتشارد شيشنر

وأخيراً في الفصل الثامن يتناول



المَسْلِل | 85 العدد (65) - فبراير 2025

قراءته على ما قاله شيشنر فقط.

الغربيَّة والشرقيَّة.



# الفائزون بجائزة الشارقة للإبداع العربي في مجال المسرح التتويج يحقق حلمنا ويعزز طموحنا

يؤكد الفائزون الثلاثة بجائزة الشارقة للإبداع العربي (الإصدار الأول) في مجال النص المسرحي، أهميَّة هذه الجائزة المرموقة في تعزيز طموحهم، وغرس الثقة في نفو سـهم وأقلامهم، في بداية مسـيرتهم المسـرحيَّة.

## القاهرة: شريف الشافعي كاتب وإعلامي من مصر

يُجمع هـؤلاء الفائزون على أن الجائزة تمثّل اعترافاً رفيعاً بهم بصفتهم كتَّاباً يتلمسون طريق الإبداع المسرحي، الأمر الذي يحفزهم ويشعل طاقتهم الإيجابيَّة لتطوير إمكاناتهم وإطلاق أعمال جديدة في فضاء «أبو الفنون»، ليثبتوا أنهم على قدر المسؤوليَّة.

وقد أعلن أخيراً، محمد إبراهيم القصير، مدير إدارة الشؤون الثقافيَّة في دائرة الثقافة في الشارقة، الأمين العام لجائزة الشارقة للإبداع العربي (الإصدار الأول)، أسماء الفائزين في الدورة الثامنة والعشرين، التي تأتى تحت رعاية صاحب السمو حاكم الشارقة، وتنظمها إدارة الشؤون الثقافيَّة، وتهدف إلى دعم المبدعين الشباب

وفق رؤية ثقافيَّة استثنائيَّة، تركّز على البحث عن المنجز الأدبي الأول لكتّاب وكاتبات من كافة بلدان الوطن العربى. وبلغ عدد الفائزين 18 متسابقاً ومتسابقة من مختلف الدول العربيَّة، في الحقول الأدبيَّة الستة من الجائزة، وهي: الشعر، والرواية، والقصة القصيرة، والنص المسرحي، وأدب الطفل، والنقد.

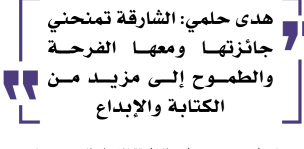
وفي مجال النص المسرحي، جاء الفائزون الثلاثة من جمهوريَّــة مصــر العربيَّة، حيـث فازت هدى حلمي يوســف متولي (هدى حلمى) بالمركز الأول عن مسرحيتها «الوثبة الكبرى»، وفاز عمرو عبدالهادى السيد ماضى (عمرو ماضى) بالمركز الثاني عن مسرحيته «الــمُحَسَّد.. هذا جناه أبي»، فيما فاز طه حسين محمود حماد (طه الأسواني) بالمركز الثالث عن مسرحيته «رجل زائد عن

ونحاور في ما يلي الفائزين الثلاثة بجائزة الشارقة للإبداع العربي في فرع النص المسرحي، لإضاءة جوانب من مسرحياتهم الفائزة، وملامسة رؤاهم الإبداعيَّة والجماليَّة، وتصوراتهم حول دور الشباب في إثراء الحركة المسرحيَّة العربيَّة، والوقوف على ما يعنيه لهم هذا الفوز الثمين وهذا التقدير الرفيع من جانب دائرة الثقافة في الشارقة.

### الوثبة الكبري

يقول أحد أبطال مسرحيَّة «الوثبة الكبرى» للفائزة الأولى هدى حلمي: «لو لم يخرج الزنج مع على بن محمد ضد الظلم في فرات البصـرة منذ أكثر من ألف عام؛ لما أمكـن لامرأة زنجيَّة أن ترفض التخلي عن مقعدها في الباص لرجل أبيض في أميركا في القرن العشرين!». وتوضح هدى حلمى أنها تستلهم في مسرحيتها التاريخيَّة ثورة الزنج، التي اندلعت في جنوب العراق في القرن الثالث الهجري بقيادة على بن محمد، الملقب بصاحب الزنج، قائلة: «النص ينطلق من تلك اللحظة التاريخيَّة، لكنه لا يتوقف عندها، فالوثبة الكبرى في التاريخ الإنساني هي الانتقال من العبوديَّة بوصفها واقعاً بشرياً، إلى الحريَّة، ومنع تجارة الرقيق، بل وتحريم الرق».

وتشير الكاتبة المصريَّة الشابة إلى أن الحضارة الإنسانيَّة في نضالاتها الكبرى، وفي القلب منها رفض العبوديَّة، هي حضارة واحدة، وكل خطوة على هذا المسار مهدت للخطوة التي تليها، وتستطرد: «هكذا يربط النص بين ثورة الزنج في العراق، وثورة الزنوج في الولايات المتحدة الأميركيَّة. هذه هي الثيمة المفتاحيَّة التي يقوم عليها النص، محاولاً الفهم لا الحكم. هكذا تتداخل الأزمنة في النص، فيبدأ في زمن ثورة الزنج، وينتهي في زمننا الحاضر. وهكذا يصبح الإنسان صانع مستقبله، قادراً على التغير



وحول ما يعنيه حصد جائزة الشارقة للإبداع العربي، تقول هدى حلمى: «هذا حلم كبير قد تحقق بالنسبة لى، وشرف عظيم. ثقتى لا حدود لها بنزاهة الجائزة، وهي ثقة حاضرة لدى كل كتاب المسرح العربي من الشباب، بَنتها الجائزة على مدار تاريخها الطويل الناصع. ومن أجل هذه الثقة، كنت أعاود الكتابة من جديد، والترشح في دورات الجائزة المتتالية، محاولة في كل مرة تحسين مستواى على قدر ما أستطيع. وها هي الشارقة تمنحني جائزتها، ومعها الفرحة والطموح إلى مزيد من الكتابة والإبداع، فشكراً للشارقة على دورها في دعم الثقافة والإبداع».

وحول رؤيتها إزاء واقع المشهد المسرحي الراهن، المصري والعربى، والدور المأمول من الشباب لتطويره بنصوص مختلفة تكسر السائد، ترى هدى حلمى أن هناك تنوعاً لافتاً في حركة الكتابة المسرحيَّة، وهذا يعود في جانب منه إلى الدعم الذي تقدمه إمارة الشارقة عبر جائزة الشارقة للإبداع العربي، ومهرجان الشارقة للمسرح.

وتواصل قائلة: «في كل عام ترفد الشارقة المسرح بأسماء شابة، وتجارب جديدة. لكن تظل هناك مسافة بين النص المكتوب باللغة الفصحي، والنصوص التي تقدم على خشبة المسرح في كل الوطن العربي باللهجات الدارجة، وهذا ما أرجو تداركه. فالمؤلف المسرحي يتمنى أن يرى نصه حيّاً على خشبة المسرح. وللأسف الشديد، حتى







المسارح التابعة للدولة، التي لا تسعى إلى الربح، وتهدف إلى تقديم حركة مسرحيَّة جادة، تكاد تتجاهل النصوص الفائزة بجوائز مهمة مثل جائزة الشارقة للإبداع العربي، لأنها نصوص مكتوبة باللغة

### هذا جناه أبي

ويلتقط خيط الحديث الكاتب الشاب عمرو ماضي، الفائز بالمركز الثاني عن مسرحيته «الـمُحَسَّد.. هذا جناه أبي»، موضحاً أن نصه ينطلق من خلفيَّة تاريخيَّة أيضاً، فالمسرحيَّة «تحاول التعمق في الجانب النفسي لشخص مهمّش جدّاً في مسيرة الشاعر العربي الشهير المتنبى وقصته، على الرغم من أن هذا الشخص قد فقد حياته بسبب المتنبي». وحول دور المسرح التاريخي في معالجة أزمات العصر، وتناول أحداث الواقع الحالى من خلال الإسقاطات والرموز وغيرها، يقول الكاتب المصرى: «التقاء الأدب بالتاريخ يعطى مساحة رحبة لخيال المؤلفين لملء فجوات المسكوت عنه، أو النِّي لم تخطه كتب التاريخ، وفي الوقت نفسه يستفز قريحة القرّاء لمحاولة فك رموزه وإسقاطاته».

وبالنسبة إلى جائزة الشارقة للإبداع العربي، وماذا يمثّل له الفوز بها، يؤكد عمرو ماضي أن هذا التكريم «يعنى تشجيعاً كبيراً، كما أنه يعد فرصة لقدر من الحضور في المجال المسرحي. وإذا كان التقدير المادي محموداً ومهمّاً بطبيعة الحال، فإن التقدير المعنوي أكثر أهميَّة من جائزة رصينة، وهيئة ثقافيَّة لها سمعتها الفريدة في العالم العربي، هي دائرة الثقافة في الشارقة».

وحول المســؤوليَّة المنوطة بالشباب في حركة الكتابة المسرحيَّة الجديدة في العالم العربي، يقول عمرو ماضي: «ما أعتقده أن الشباب ليسوا مقصرين من ناحية التأليف، وما يحتاج إليه المشهد هو دعم إنتاج الأعمال الجديدة التي تستحق الدعم لترى النور، من قبل المنتجين الحكوميين أو من جانب القطاع الخاص». ويختتم بقوله: «المسرح في الأساس فن يُكتب ليتم تجسيده على الخشبة، لا ليبقى حبيس الأوراق فقط».

عمرو ماضي: جائزة رصينة من مؤسسة لها سمعتها الفريدة في العالم العربي هي دائرة الثقافة

العاطفي، وقسوة المجتمع، ونضال الإنسان من أجل الحياة برغم المعاناة والألم، بأسلوب درامي فلسفي.

ويقول الكاتب المصري موضحاً: «تقدم المسرحيَّة نقداً لاذعاً للأنانيَّة الأسريَّة والظلم الاجتماعي، مسلطة الضوء على هشاشة العلاقات الإنسانيَّة، حين تكون مبنيَّة على المظاهر لا على الحب. وتدور أحداث المسرحيَّة حول مأساة إنسانيَّة لرجل ولد مصاباً بشلل الأطفال الدماغي، ليجد نفسـه منذ اللحظة الأولى من حياته منبوذاً من والده الذي رفض تقبل وجود طفل مشوّه، يتناقض مع مكانته

وهنا، يضيف طه الأسواني: «يكذب الأب على الأم الحزينة، مدعياً وفاة الطفل عند الولادة، ما يؤدي إلى تدهور حالتها النفسيَّة ووفاتها من شدة الحزن والشك الدائم في رواية الأب. وهذا الطفل الذى لا يعرف إلا الحرمان، ينشأ في دار رعاية فاخرة لفترة وجيزة قبل أن يتخلى الأب عن تكاليف، ليتم نقله إلى دار أخرى سيئة الخدمة، وهناك يتعرض للإهمال والضرب والإهانة في بيئة قاسية تفتقر إلى أبسط معانى الرحمة. وبرغم قسوة الظروف المحيطة، يتمسك الطفل بإرادة الحياة، ويتحدى ظروفه، حتى يصبح رجلاً صلباً قادراً على مواجهة القسوة المتكررة».

وتمر السنوات في المسرحيَّة، كما يوضح مؤلفها، ويبدأ الأب، الذي تزوج امرأة أخرى وأنجب أبناء أصحاء، الشعور بالذنب تجاه ابنه المنسى، ويقرر زيارته بعد عقود من الإهمال ليطلب منه الصفح، موضحاً عــذره الاجتماعي الذي أجبره علـي إبعاده، ولكن

مبنى دائرة الثقافة بالشارقة



الابن يرفض اعتذاره، ويواجهه بمأساة طفولته ومعاناته الطويلة، ليجعل الأب يدرك حجم الظلم الذي ارتكبه.

وتبلغ المسرحيَّة ذروتها عندما ينفجر الابن في وجه أبيه، متحدياً كل الأعذار التي يقدمها، ويسرد له بشجاعة تفاصيل الألم الذى عاشه، رافضاً قبول تبريراته السطحيَّة، ليترك الأب غارقاً في الندم والانكسار. وتختتم المسرحيَّة بمشهد مؤثر، حيث يرى الرجل الحلــم الذي كان يؤنســه في ليالي المعاناة والألم حقيقة تتجســد أمامـه، إذ يظهر الابن طفلاً صغيراً يحلم بفراشات صغيرة ترسم وجه أمه المبتسم. وفي لحظة من الطمأنينة الخياليَّة، يركض خلف الفراشات بسعادة، وكأنه يحظى أخيراً بالحريَّة والدفء الذي حرم منه طوال حياته.

وحول فوزه بجائزة الشارقة للإبداع العربي، وما يمثّله له من أهميَّة، يؤكد طه الأسواني أنه حدث بارز في حياته، لأنها واحدة من أبرز الجوائز الثقافيَّة العربيَّة، وتعكس التقدير الكبير للإبداع الأدبي والدرامي، وتثبت المكانة المرموقة التي يحظى بها الأدب المسرحي في الشارقة. ويقول: «التقدير المالى الذى تقدمـه الجائزة يشـكل حافـزاً كبيراً بالنسـبة لي بصفتـي كاتباً، ويدعم تطوير مشروعاتي الإبداعيَّة المستقبليَّة، ويسهم في نشر

77 الجائزة لحظة فارقة في

مسيرتى الأدبية ويبرز

أهمية الدعم الثقافي في

تحفيز الإبداع المسرحي

وإضافة إلى ذلك، يقول الكاتب المصرى: «تنظم الشارقة مهرجانات تجمع الكتّاب والمخرجين والممثلين العرب، ما يعزز التبادل الثقافي والإبداعي، حيث تدعم الشارقة نشر الأعمال الفائزة وتقديمها للجمهور، كما توفر الإمارة ورش عمل وندوات تدريبيَّة لصقل مهارات الكتّاب والمبدعين في المجال المسرحي، وهي كلها أمور تعمل على تعزيز مكانة المسرح بوصفه وسيلة للتعبير الإبداعي والثقافي والاجتماعي». طه الأسواني: فوزي بهذه

إلى جمهور أوسع».

ويختتم طه الأسواني حديثه قائلاً: «يشكل فوزى بجائزة الشارقة للإبداع لحظة فارقة في مسيرتي الأدبيَّة، ويبرز أهميَّة الدعم الثقافي في تحفيز الإبداع المسرحي، كما يعكس هذا الإنجاز الرؤية الثقافيَّة الثاقبة للشارقة في تعزيز الحركة المسرحيَّة، وتقدير الكتَّاب الذين ينشطون في إثراء الفكر العربي. كل الشكر والتقدير لأمانة الجائزة والقائمين عليها، على هذا الجهد المبذول في دعم الواقع الأدبي العربي ومنحه التميز والتفرد».

أعمالي الجديدة، وتوسيع مجال البحث والكتابة المسرحيَّة لديّ.

أما معنويّاً، فقد منحتنى الجائزة اعترافاً رسميّاً من واحدة من

أهم المؤسسات الثقافيَّة العربيَّة، ما يعزز مكانتي في الأوساط

الأدبيَّة، كما تفتح الجائزة لي آفاقاً واسعة للتعاون مع دور النشر،

وشركات الإنتاج المسرحي، الأمر الذي يسهم في إيصال أعمالي

بقيادة صاحب السمو الشيخ الدكتور سلطان بن محمد القاسمي، تمثّل

نموذجاً رياديّاً في رعاية الثقافة والفنون، بخاصة المسرح، من خلال

مبادراتها مثل جائزة الشارقة للإبداع، ومهرجان الشارقة المسرحى.

وتتيح الإمارة منصة للكتّاب المسرحيين لعرض أفكارهم وإبداعاتهم،

وجوائزها محفزة للكتّاب، ما يثري الإنتاج المسرحي العربي».

ويستطرد طه الأسواني في حواره مؤكداً أن «إمارة الشارقة

زائد عن الحاجة

أما الفائر الثالث، طه الأسواني، الذي نال جائزة الشارقة للإبداع العربي عن مسرحيته «رجل زائد عن الحاجة»، فيوضح في حـواره مع مجلـة «المسـرح» أن النصّ يمثل صرخة إنسانيَّة، تعكس صراع الفرد مع الظلم الاجتماعي والأسري، وتتناول المسرحيَّة قضايا إنسانيَّة عميقة منها التهميش، والإهمال

المَسْلِح المَسْلِح المَسْلِح المَسْلِح المَسْلِح المَسْلِح المَسْلِح المَسْلِح المَسْلِح المَسْلِح

# خزعل الماجدي: مستقبل المسرح

## تشكله الأساطير والطقوس

يعد الكاتب خزعل الماجدي، المولود في كركوك عام 1951، من أبرز المثقفين العراقيين الذين جمعوا بين الشعر، والمسرح، والبحث الأكاديمي في الميثولوجيا والتاريخ القديم. بحصوله على درجة الدكتوراه من معهد التاريخ العربي والتراث العلمي في بغداد عام 1996، شــقّ طريقاً مهنياً متنوعاً شمل التدريـس الجامعـي، والعمل الصحفي، وتأليف أكثر من 110 كتب في مجـالات إبداعيَّة ومعرفيَّة عدة.



في المسرح، ترك الماجدي بصمة بارزة بأعماله التي تجمع بين العمق الفلسفي والرؤية الإبداعيَّة، وعلى الرغم من تنوع مجالات إبداعـه، يركز الماجدي على «أبو الفنـون» بوصفه ميداناً متكاملاً للتعبير. التقيته أخيراً في العاصمة التونسيَّة على هامش أيام قرطاج المسرحيَّة، حيث شارك عضواً في لجنة تحكيم المسابقة الرسميَّة، وأجريت معه هذه المقابلة.

#### • كيف تنظر اليوم إلى تجربتك التي تجمع المسرح والبحث في مجالات الحضارات والأديان القديمة والشعر؟

- أكتب النصوص المسرحيَّة والمادة الفكريَّة والتاريخيَّة المتعلقة بالمسرح. ومع مرور الزمن، أصبحت تجربتي المسرحيَّة ثريَّــة للغاية، على الرغم من أنني أوجه جــزءاً كبيراً من اهتمامي إلى دراسة تاريخ الأديان والحضارات. أشعر بأن كتاباتي المسرحيَّة أصبحت أكثر قوة وخصوبة بفضل مسيرتى الفكريَّة والبحثيَّة. أعتقد أن المسرح اليوم يُعد واحداً من أعظم أشكال التعبير عن الإنسان، فهو يمتلك قدرة فريدة على التأثير العميق. فساعة واحدة من العرض المسرحي قادرة على أن تُحدث انقلاباً كاملاً في حياة الإنسان، إذ يكشف المسرح أبعاداً خفية وراء الظواهر اليوميَّة. هذه القوة تجعلنا أكثر قدرة على تفسير الحاضر، كما تمنحنا الفن والجمال لفهم الحياة بشكل أعمق. مسرحياتي ترتبط بالماضى دون شك، لكنها تعيش في الحاضر بطريقة أو بأخرى. أعمل على إيجاد توازن بين استحضار الماضى وإسقاط الحاضر عليه، مما ينتج أعمالاً أفتخر بها كثيراً، لأنها تُبرز الترابط بين الزمنين بأسلوب غنى وملهم، يسهم في ارتقاء الإنسان وفهمه

## • وكيف تتداخل دراستك للأساطير والأديان القديمة والتاريخ مع تأليفك للنصوص المسرحيَّة؟ هل تعتمــد على الاقتباس أم تعيد صياغة ما تعثر عليه؟

- سـؤال مهم جداً، والجواب أن الفكرة لا تتعلق بمجرد تقديم الأسطورة بشكلها المسرحي كما هي، بل أعمل على استلهام روح الأسطورة، ورموزها، ودلالاتها العميقة. فالأساطير، في رأيي، تعيش بينا يومياً من دون أن ندرك ذلك بشكل واضح. المهم هو كيف نكشف عن الطرق التي تتحرك بها هذه الأساطير في حياتنا اليوميَّة ونُبِرِز أثرها. على سبيل المثال، إذا نظرنا إلى أسطورة «تانيت»، التي كانت رمزاً للعبادة في قرطاج وشمال أفريقيا، نجد أنها ليست أسـطورة مدوّنة ومكتملـة التفاصيل، بل هي جزء من إرث شـفوي. وبالتالي، لن يكون من المفيد أن نعيد تقديمها بصيغتها التقليديَّة. الأفضل، في نظرى، أن نسلِّط الضوء على الكيفيَّة التي تحرك بها

«تانيت» الروح الشعبيَّة وتخلق قوة معنويَّة لدى الناس اليوم، مما يجعلها أكثر ارتباطاً بواقعنا.

المسرح، بالنسبة لي، هو أداة لإعادة صياغة هذه الأساطير بحيث تندمج مع حياتنا المعاصرة، ترسم معالمها، وتُحيي رمزيتها بشكل يفتح آفاقاً جديدة للتفسير والفهم.

## • إلى أي مدى تمكنك مسألة العودة إلى الماضى من صياغة نص

- الماضى يُعدّ مادة خاماً غنيَّة لإثراء الحاضر وإعادة تفسيره. المسرح الذي نعرفه اليوم، تقليدياً، ينشط داخل فضاء مغلق، ولكن مع تطور الزمن، شهد تحولات كبرى مثل مسارح الشارع، ومسرح المواقع المفتوحة، التي كسرت جدران القاعات المغلقة وخرجت إلى الفضاءات المفتوحة. بل وأكثر من ذلك، وصلنا إلى ما يمكن تسميته بمرحلة ما بعد المسرح، حيث أصبح هذا الفن يحتفى بالحياة بطريقة أكثر انفتاحاً واحتفاليَّة. في هذا السياق، عادت الأساطير والطقوس القديمة لتتسلل إلى المسرح المعاصر، ليس استرجاعاً لحكايات قديمة فحسب، بل أداةً لإعادة إحياء رموزها وتجديد معانيها بما يتماشى والسياق الحديث.







في الواقع، هذه العودة ليست مجرد استحضار للماضي، بل هي كما كاذ عمليَّة ديناميكيَّة تستوحي من الأساطير والطقوس القديمة لتشكيل أو يعتم أفق جديد للمسرح، يشبه في روحه ومضمونه ما كان يحدث قبل إنتاج الطهور المسرح الإغريقي، مما يجعل المرحلة الحاليَّة بمثابة دورة في حي متجددة لفن المسرح. هذه «الثورة الاحتفاليَّة» تمثل توسعاً مهماً في ومهماً. نطاق المسرح، وتأكيداً لدوره بصفته جسراً بين الحاضر والماضي، المعاص

#### • مـا هي المرجعيات والمـدارس التي تعتمدها فـي كتابة النص المسرحي؟

- أستلهم كتابتي للنصوص المسرحيَّة من مزيج غني من الثقافات الشعريَّة للشعوب المختلفة، والفلسفات القديمة، وفنون المسرح. هـنه الخلفيَّة المتنوعة مكنتني من بناء نصوص قويَّة تحمل طاقة فكريَّة وعاطفيَّة عالية. لدي قـدرة على دمج هذه العناصر بطريقة تجعل النصوص متجانسة وملائمة للذائقة المعاصرة. إضافة إلى ذلك، أحرص على مواكبة العصر وفهم ما يحتاجه المشاهد اليوم، وهو ما يجعل أعمالي تلقى قبولاً واسعاً، مثل عرض «كريستال» الذي شاهده أكثر من 3000 شخص في أول عرضه.

## • اليوم هناك مقولات بأن المسرح العربي يعاني من ضعف النصوص. إلى أي مدى تصح هذه المقولة حسب رأيك؟

- هـذه الملاحظة تصح إلى حد بعيد. في الوقت الحالي، العديد من المسـرحيين لم يعودوا يكتبون نصوصاً مسـرحيَّة كبيرة ومدوِّنة

كما كانت الحال سابقاً. المخرج اليوم أصبح يكتب النصوص بنفسه أو يعتمد بشكل أساسي على الارتجال، ما أدى إلى ارتباك وتسرّع في إنتاج الأعمال المسرحيَّة. هذا التوجه أدى إلى تراجع دور المؤلف، في حين أن فن كتابة النص المسرحي يجب أن يبقى فناً مستقلاً ومهماً.

المؤلف المسرحي قادر على تطوير أدواته بما يناسب المسرح المعاصر، لكن للأسف، المخرج بات يحتل مساحة أكبر، بينما كان المؤلف يحظى بشهرة وأهميَّة أكبر في الماضي. ما يحتاجه المؤلف اليوم هو تطوير أساليبه والانفتاح على مفاهيم جديدة مثل «ما بعد البعديات» في المسرح والدراما، بما يتماشى وروح المسرح الجديد.

## • وكيف يتم إدخال الطابع العصري في نصوصك المسرحيَّة؟ هل يقتصر ذلك على النص أم يشمل جميع عناصر العرض المسرحي؟

- يجب أن تكون عناصر الفعل المسرحي الحديثة حاضرة في كل تفاصيل العمل. لم يعد المسرح كما كان في السابق يعتمد على النصوص فقط؛ اليوم نعتمد على نصوص حديثة تعكس الأفكار المعاصرة وتجسدها. السينوغرافيا كذلك تطورت بشكل كبير، فأصبحت فضاءً يعج بالرموز ويؤثر بعمق في المشاهد، ولم تعد مقتصرة على الإضاءة والديكور البسيط.

حتى الديكور الآن رمزي أكثر من كونه ملموساً، والدراماتورجيا دخلت عنصراً أساسياً ومهماً جداً في صناعة العمل المسرحي، حيث تضع عناصر الفرجة التي تجعل العرض نابضاً بالحياة وتضمن تفاعل الجمهور دون أن يشعر بالملل.



#### • کیف؟

- المخرج هـو العنصر الأهم في الفعل المسرحي اليوم، فهو «المايسترو» الذي يقـود العمل الفني بأكمله. حتـى النص العادي يمكـن أن يصبح عملاً رائعاً إذا اجتمع مخرج متمكن مع مؤلف جيد. لدي تجربة متميزة مع المخرج صلاح القصب في مسرحيَّة «سيدرا»، حيث تم إنجاز حوالي 30 رسالة ماجستير حولها في مدرسة الفنون، مما يعكس قوة التوليفة بين النص والإخراج الجيد.

## • كيف بدت لك تجربة أيام قرطاج المسرحيَّة من موقعك في لجنة التحكيم؟

- أعتقد أن العروض كانت جيدة، فالمهرجان أصبح واحداً من أكبر المهرجانات في العالم. شهدنا عروضاً عالميَّة مثل العرض الصيني في الافتتاح، بالإضافة إلى العروض المشاركة في المسابقة التي كانت تتميز بالجودة. مرحلة الاختيار التي عملت عليها لجنة التحكيم كانت محوريَّة جداً في تقييم جودة الأعمال المعروضة، خاصة مع بلوغ المهرجان دورته الخامسة والعشرين. أرى أن المهرجان بحاجة إلى نقلة نوعيَّة في المستقبل، ليتقبل مستويات أعلى من الأعمال في جميع أقسام المهرجان، من دون تساهل في هذا المستوى.

## • كيف تبررون الاختيارات المثيرة للجدل في مستوى الأعمال المتوجة في الدورة 25 من مهرجان أيام قرطاج المسرحيَّة؟

- من الطبيعي أن يكون هناك أخذ ورد حول مستوى الأعمال المتوجـة، وكان هناك اختلاف كبير بين أعضـاء لجنة التحكيم في تحديد الجوائز للأعمال المسرحيَّة المتنافسة، حيث استمر النقاش لأوقات طويلة حول الجوائر الكبرى. المقاييس التي اعتمدنا عليها في الاختيار تشمل الإبداع، أي تقديم شيء جديد يكون متفاعلاً مع الجمهور، وأهميَّة الاعتدال في استخدام التقنيات حتى لا يضيع جوهر العمل. على سبيل المثال، كنت أعتقد أن مسرحيَّة «رقصة سماء» للطاهر عيسى بالعربي من أجمل الأعمال المعروضة، ولكن كان من الأفضل أن يختصر في استخدام التقنيات والموسيقي بنسبة قليلة حتى تكون ضمن الأعمال المتوجة. أما مسرحيّة «العاشق»، فكانت أوبراليَّة وليست مسرحيَّة في الأصل، وكان من الأفضل أن تُعرض في حفل الختام بدلاً من المسابقة الرسميَّة. أعتقد أن المخرجين أمامهم تحد كبير في كيفيَّة استخدام التقنيات الحديثة بشكل سليم وفعّال في العروض المسرحيَّة. التقنيات يجب أن تُستخدم بشكل يعزز جوهر العمل، وليس لجذب الانتباه فقط، لأن استخدامها بشكل مفرط أو غير مناسب قد يؤثر في تأثير العرض المسرحي على الجمهور.



### • وهـل تعتقد أن مسـتوى العروض في كل أقسـام أيـام قرطاج المسرحيَّة مقبول؟

- لا، لـم تكن كل العروض في مسـتوى عـال. كان هناك بعض المسرحيات التقليديَّة جداً في قوالبها، مما يتطلب إعادة النظر فيها، وتقييم أعمال يمكن أن تحتوي على جانب مهم من الإبداع. فالمادة الخـام التي يعتمد عليها المسـرح، مثل الواقع، هي مادة أوليَّة يجب تطويرها وإضافة عناصر جماليَّة تجعل العرض أكثر تطوراً وابتكاراً.

#### • حسب رأيك، ما هي التجارب الملهمة في المسرح التونسي؟

- أعتقد أن الفاضل الجعايبي يُعد أحد أهم المخرجين في العالم العربي، وكذلك المسرحي الراحل المنصف السويسي، إضافة إلى أن هناك تقنيين ممتازين في المسرحيَّة في البلاد. ما يعود إلى تاريخ طويل وتراكم الخبرات المسرحيَّة في البلاد. ما ينقص، برأيي، هو التركيز على التأليف والبحث عن نصوص جيدة يكتبها المؤلفون، باستثناء بعض الحالات النادرة مثل محمد العوني الدي قدم نصوصاً متميزة. كما أن من المهم بذل جهد أكبر للاستفادة من النصوص المنشورة في العالم العربي، وتقديمها بشكل يواكب التطورات الحاليَّة.



ظهر رائد المسرح الكوميدي في السودان، الفنان الفاضل سعيد، في المشهد المسرحي خلال خمسينيات القرن الماضي، محملاً برسالة فنيَّة سامية تعكس تنوع الثقافة في بلده وغناها، فحوِّل الخشـبة إلى عالم ينبض بالحياة، ملىء بالشخصيات التي تتحدث بواقع المجتمع ولسانه، ومنذ ذلك الوقت إلى رحيله قدم نحو سبعة آلاف عرض في كل مدن السـودان، لأعمال مسـرحيَّة جميعها من تأليفه وإخراجه، عدا مسرحيَّة «جارة السوء» للكاتب الكويتي عبدالله السريع سفير دولة الكويت الأسبق في السودان.

## جيهان إلياس كاتبة وإعلامية من السودان

من أشهر المسرحيات التي قدمها سعيد «أكل عيش» في العام ومسرح الكلمات». 1967، كما قدم للإذاعة السودانيَّة أكثر من مئتى عمل من تأليفه وبطولته، وله فيلم تلفزيوني «فك الارتباط»، ومسلسل «موت الضأن». في عام 1979 زارت فرقة الفاضل سعيد دولة الإمارات العربيَّة المتحدة، وربما هي أول فرقة مسرحيَّة عربيَّة تزور الدولة، وقدمت ثلاث مسرحيات هي مسرحيَّة «أكل عيش» التي تعد أول مسرحيَّة غير مصريَّة تبث في التلفزيون المصري، إضافة إلى مسرحيتي «النصف الحلو»، و «تباشير» التي عُرضت لأول مرة، وذلك في جولته التي شملت دبي، والشارقة، وأبوظبي، ورأس الخيمة.

تمتع الفاضل سعيد بموهبة شعريَّة خاصة، أتاحت له التعاون مع أبرز المطربين السودانيين مثل الراحل إبراهيم عوض الذى تغنى له بقصيدة «رجاء»، وله ديوان شعر لم يطبع بعد بعنوان «أغاريدي

من خلال مسرحياته استطاع سعيد أن يلتقط نبض الشارع السوداني، ويعكس بحس فني عال قضايا المجتمع وتحدياته، ليصبح صوتاً معبراً عن آلام الناس وأفراحهم، فلم تكن أعماله مجرد نصوص تُقرأ أو عروض تُشاهد، بل كانت تجربة شعوريَّة غامرة تعيد تشكيل الوعى، وتثير في النفوس تساؤلات عميقة، إذ قدم الفاضل سعيد أدواراً متنوعة امتدت من الكوميديا إلى التراجيديا، وبرع في كليهما، هذه القدرة على التنقل بين الأنواع المسرحيَّة المختلفة أظهرت مدى عمق موهبته وتنوعها.



كان الفاضل سعيد أكثر من مجرد فنان، بل كان حكَّاءً بارعاً يحمل في جعبته قصص الشعب، ويعيد صياغتها على خشبة المسرح بروح فكاهيَّة فريدة، ممزوجة بلمسات من الحكمة الشعبيَّة العميقة، بفضل قدرته الفذة على تجسيد الشخصيات السودانيَّة بكل تفاصيلها الدقيقة، فاستطاع أن يخلق تواصلاً حياً بينه وبين جمهوره، فتارة يُضحكهم حتى الدموع، وتارة أخرى يُبكيهم حتى الضحك. عشقه للمسرح بكل ما فيه جعله يجوب مدن السودان وقراه، ليجلب منها إلى خشبة المسرح قصصاً من حياة البسطاء.

كانت له قدرة عالية على الإلهام والعمل الجماعي، ويهتم بتطوير مهارات زملائه، وتعزيز روح الفريق بينهم، كما كانت علاقته بزملائه مبنيَّة على الاحترام المتبادل والرغبة في تقديم الأفضل للجمهور، ويحرص على توجيه النصائح والإرشادات للممثلين الشباب، ويستمع لآرائهم، ويشاركهم في اتخاذ القرارات المتعلقة بالعروض، لأنه يؤمن بأن نجاح العمل المسرحى يعتمد على التعاون بين جميع أفراده، وعمل جاهداً لتوفير بيئة إيجابيَّة تشجع على الإبداع، إضافة إلى ذلك، كان معروفاً بروحه المرحة وسرعة بديهته، مما جعل العمل معه تجربة ممتعة، لكونه بارعاً في خلق جو من المرح والتفاهم بين الممثلين، وهذا أسهم في تعزيز العلاقات الشخصيَّة والمهنيَّة بينه وبين زملائه. إن تأثيره على زملائه لم يكن تأثيراً فنياً فحسب، بل كان أيضاً تأثيراً إنسانياً، حيث علمهم من خلال القدوة أهميَّة الاحترام المتبادل، والتعاون، والإخلاص في العمل، فأظهر براعته في تحويل المواقف اليوميَّة العاديَّة إلى لحظات دراميَّة تحمل في طياتها رسائل عميقة، تمثلت في رسائل عن الحب، والفقر، والأمل، والألم.





تميزت أعمال الفاضل سعيد بعدة جوانب جعلتها علامة فارقة في المسرح السوداني، فهو بارع في تجسيد الشخصيات الشعبيَّة البسيطة بواقعيَّة كبيرة، مما جعل شخصياته قريبة جداً من قلوب الناس، وهو يتمتع بقدرة فائقة على التقاط التفاصيل الدقيقة في سلوكيات الناس ولغتهم اليوميَّة، مما جعل الجمهور يشعر وكأنه يرى نفسه وبيئته المحليَّة على خشبة المسرح، واستخدم الفكاهة بحكمة، إذ تميزت أعماله باستخدام ذكى للكوميديا التي تحمل في طياتها نقداً اجتماعياً لاذعاً، أو رسالة أخلاقيَّة عميقة، إذ لم تكن الفكاهة عنده فقط وسيلة للترفيه، بل كانت أداة للتوعية والتغيير، وبرغم أن نصوصه ومسرحياته اتسمت بالبساطة، لكنها كانت ذات تأثير قوى وعميق، إذ كان قادراً على معالجة قضايا كبيرة ومعقدة بطريقة سهلة الفهم، تصل مباشرة إلى الجمهور من دون تعقيد أو تكلف، علاوةً على قدرته النادرة على التفاعل الحي مع الجمهور أثناء العرض، وبأسلوب فني جاذب يستطيع تغيير أدائه بناءً على

ردود أفعال الجمهور، مما جعل كل عرض تجربة فريدة من نوعها تحمل رسائل اجتماعيَّة وسياسيَّة واضحة، حيث تناول قضايا الفقر، والظلم، والفساد، والمشكلات الاجتماعيَّة التي تواجه المجتمع السوداني، ورغم ذلك كانت هذه الرسائل تصل بشكل سلس ودون إثقال على المتلقى، بل وجدت قبولاً حتى من المسؤولين المُنتقدين.

أسهمت أعمال الفاضل سعيد في ترسيخ التراث المحلى، وتعزيز الهويَّة السودانيَّة من خلال التمسك بالعادات والتقاليد المحليَّة، واستخدام اللهجات السودانيَّة المتنوعة في حواراته، هذا الارتباط بالتراث جعل أعماله تعكس روح السودان بكل تنوعه الثقافى والجغرافى، وبفضل هذه المميزات، استطاع الفاضل سعيد أن يخلق إرثاً فنياً يبقى في الذاكرة، وأن يكون أحد أبرز رواد







المسرح السوداني، خصوصاً في شخصيَّة «بت قضّيم» التي أبدع في تمثيلها ابتداء من المكياج، والإكسسوارات، ثم الأزياء التي يختارها بحرفيَّة عالية، إلى أسلوب الحديث، فشخصيَّة «بت قضيم» قصد منها عكس التراث السوداني ومدى تمسك بعض النساء كبيرات السن بالعادات والتقاليد السودانيَّة، ففي كل مسرحيَّة كانت شخصيَّة «بت قضيم» تمثل نوعيَّة مختلفة من النساء، إما من باب التعزيز، أو بغرض التنبيه إلى سلوكيات إيجابيَّة أو سلبيَّة في المجتمع، أما شخصيَّة «العجب أمه» فهي أيضاً غير ثابتة، ففي كل عمل تعبر عن نوع معين من الشباب، وتعكس تصرفاتهم وسلوكياتهم في الحياة اليوميَّة، والقصد من الاسم إيصال رسالة إلى المجتمع أن أى شخص مهما كانت شخصيته هو في نظر أمه محبوب، أي أن الأم تظل معجبة بابنها في حالتي النجاح والفشل، بينما جسد في شخصيَّة «كرتوب» وكلمة كرتوب تعنى الجلد القديم، طبيعة دور الجد في المنزل مع أبنائه وأحفاده وأهل المنطقة التي يسكنها،

وأسلوبه الصارم في حسم أي فوضى تحدث، في قالب كوميدي. تميز الفاضل سعيد بشخصيَّة قياديَّة بارعة في الفصل بين العمل وإدارته، التي يحرص فيها على تعزيز روح الفريق والرغبة في تقديم الأفضل للجمهور، مع الحرص على إشراك زملائه في اتخاذ القرارات المتعلقة بالعروض، وحاول معالجة الخلافات بأسلوب فكاهي لإرضاء جميع الأطراف، لأنه يؤمن بأن نجاح العمل المسرحي يعتمد على التعاون وتبادل الآراء، وقبول الآخر، فيعمل جاهداً لتوفير بيئة إيجابيَّة تشجع على الإبداع، وعلى الرغم من مكانته الكبيرة كان الفاضل سعيد دائماً متواضعاً، ولم يكن يتعامل مع زملائه بتعال أو تكبر، هذه الروح جعلته محبوباً ومقدراً من قبل الجميع.

توفى الفاضل سعيد في مدينة بورتسودان شرقى السودان سنة 2005 وهو في السبعين من عمره، بينما كان على الخشبة يقدم آخر مسرحيَّة له «الحسكنيت» التي قدم منها 13 عرضاً، تاركاً خلفه إرثاً فنياً غنياً سيظل مصدر إلهام للأجيال القادمة.



يأخذنـا عـرض «حكايات صامتة» من إنتاج مؤسسـة ربع قرن، إلـي مجموعة من العوالم النفسـيَّة والخياليَّة المعبرة عن حالات ومشاعر مختلفة، حيـث تعبر مجموعة من الفتيات الصغيرات عـن همومهن الاجتماعيَّة ومشاكلهن الصغيرة.

إبراهيم الحسيني كاتب وناقد مسرحي مصري

فنحن داخل فضاء العرض المسرحي أمام جسد جمعي تشكله مجموعة من الفتيات، يتحركن داخله بعفويَّة كبيرة، يسردن عبر لغة الجسد وفن المايم والإشارات الصامتة قصصاً عن حيواتهن وأسرارهن وعواطفهن، فتيات صغيرات يتحركن وفق جماليَّة حركيَّة تشكيليَّة بسيطة جداً لكنها دالة على العفويَّة والبراءة، تتراوح أعمارهن بين السابعة والثانية عشرة، وهو ما يمثل تحدياً لأي مخرج يتعامـل مع هذه الفئات العمريَّة، لذا تتحول وظيفته من كونه مجرد مخرج للعرض، إلى مدرّب ومعلّم ومخرج في آن واحد.

الفتيات يتحركن معاً ككتلة تارة، ثم ينفصلن إلى ثلاث كتل تارة أخرى، كل كتلة منهن تستقر داخل منطقة من مناطق خشبة المسرح، حيث تجلس مجموعة من الفتيات على يسار خشبة المسرح، بينما تجلس مجموعة أخرى على اليمين، بينما تحتل مجموعة ثالثة منطقة القوة/ منطقة التمثيل في وسط خشبة المسرح، وما بين كل مشهد وآخر يتم دخول وخروج الممثلات من وإلى منطقة التمثيل، حالة من السيولة الحركيَّة تبدو في ظاهرها محسوبة بدقة، لكنها تظهر على خشبة المسرح بعفويَّة كبيرة.

في عمق فضاء خشبة المسرح يوجد صندوق خشبى كبير مغطى بشرائح القماش، يستخدمه العرض بوصفه «صندوق الدنيا»، ويتم عبر شاشته تجسيد بعض المشاهد بتقنية خيال الظل، ليضفي ذلك جماليَّة مرئيَّة على المشهد المسـرحي، وحالة من اللعب المسرحي،

لاسـيما أنه لا توجد ديكورات داخل العرض، فقط «صندوق الدنيا» وأجساد الفتيات/ المؤديات، وما تصنعه حركاتهن من تشكيلات بصريَّة. والعرض أيضاً بلا إضاءة أو أيّ وسائل جماليَّة أخرى، فقط الفتيات بملابسهن الموحدة والموسيقي الموحية بالحركات والرقصات، إضافة إلى قطعة الديكور الوحيدة المعبرة عن صندوق

وعبر تقنية خيال الظل من خلال صندوق الدنيا، واعتماد العرض على فن المايم من دون أي جمل منطوقة، واللون الأسود المحايد الذي ترتديه الفتيات جميعاً؛ تؤدى المشاهد ببساطة شديدة ومعبرة عن حالات إنسانيَّة وانفعالات يوميَّة عاديَّة، وبعض المواقف الدراميَّة الأخرى التي تمر بالفتيات، سواء في المنزل أم الشارع أم المدرسة، حيث يدور أحد المشاهد عن التنمر، فنرى إحدى الفتيات وهي تعانى من نظرة انتقاص من زميلاتها، وفي مشهد آخر تتم معالجة فكرة قبول الآخر المختلف، ومشاهد عن الصداقة، وعلاقة الفتيات ببعضهن، وأيضاً بأسرهن وأشيائهن الخاصة.

وهكذا تتوالى المشاهد في نعومة تتخللها رقصات معبرة عن تلك المواقف، مما يجعل العرض شريحة رمزيَّة معبرة عن نبض الحياة وتحولاتها لدى هؤلاء الفتيات، ومن أهم الميزات التي يبلورها العرض تلك الرغبة من مدربي ورش المايم وخيال الظل في تعليم الفتيات مهارات أدائيَّة متنوعة، في الحركة والتمثيل والتعبير بلغات أخرى غير الكلام، لغات ومهارات الجسد، وتعبيرات الوجوه، وبالتالي يكمن التحدي هنا في رغبة العرض بأن يقول كل شيء من دون اللجوء لكلمة واحدة.



ومن منطلق هذه البراءة التي يعلنها العرض في كافة مفرداته الأدائيَّة، لا يمكن أن نطلق على هذا الشكل الاحتفالي عرضاً مسرحياً بالمعنى التقليدي المتعارف عليه، بل يمكننا القول إنه حفل تخرّج للفتيات بعد اجتيازهن لورشات تدريبيَّة في فنون الأداء الصامت، وخيال الظل، ومهارات الجسد.

ويمكن القول إن العرض عبارة عن لوحات دراميَّة بسيطة، لكل منها فكرة معينة، وغالب الأمر أن هذه الأفكار تمت صياغتها خلال



تدريبات الورشة من قبل الفتيات والمدربين معاً، وبناء على ذلك يمكن في هذا العرض ببنيته المفتوحة أن يتم إضافة لوحات جديدة إليه أو حذف أخرى، وبالتالي من الممكن أن يزداد زمنه من نصف ساعة كما هو حادث، إلى ساعة أو ساعة ونصف إذا ما أضفنا إليه بعض الأفكار والتفاصيل الدراميَّة/ الحركيَّة الأخرى المستوحاة من عالم وأسرار الفتيات، وعلاقاتهن ببعضهن وبمن حولهن.

والعرض إجمالاً أظهر وجود استعداد فطري لدى منتسبي مؤسسة ربع قرن، للانصهار داخل الحركة المسرحيَّة الإماراتيَّة، وإثراء المشهد المسرحي فيها، ومن ناحية أخرى ربما يكون من الأفضل أن تتجه تلك الورشات التدريبيَّة مستقبلاً إلى اللغة المنطوقة جنباً إلى جنب لغات الخشبة الأخرى، لأنها أداة مهمة ومؤثرة، ولا يمكن الاستغناء عنها، فالعرض من دون اللغة الحواريَّة من الممكن

أن يكون مبهراً إذا اعتمد بشكل كلي على الرقص الحديث، ومهارات الجسد الفردي والجماعي في صياغة جماليات مشهديَّة خاصة، تنبني تلك الجماليات عبر تكوِّن لوحات تشكيليَّة مفرداتها الجسد، واللهسوارات، إضافة إلى المؤثرات الموسيقيَّة، وبعد تكوِّن كل لوحة من تلك اللوحات، تنهدم تماماً ليعود الجميع إلى حالة اللاتكوين، ثم سرعان ما يعاد تكوينها وبناؤها مرة جديدة في لوحات أخرى، وهكذا يصبح العرض وفقا لعمليَّة بناء الصور الجماليَّة وهدمها، له بصمة خاصة وتيار مسرحي محدد، وهو الأمر الذي لم يتحقق هنا، أو يصبح عرضاً تقليدياً يعتمد على نص مسرحي متماسك ومهارات تمثيليَّة تقليديَّة، وهو أيضاً ما لم يحدث هنا.

إذن، يقف عرض «حكايات صامتة» بين التيارين، فلا هو رقص مسرحى حديث، ولا هو عرض له مواصفات تقليديَّة، لكنه في نهاية









الأمر يعلن بقوّة عن وجود جيل جديد يمكنه مع مواصلة التدريب أن يصبح أفضل في المستقبل القريب. لدينا داخل هذا العرض طاقات شابة، لكل منهن قدرة على مواجهة الجمهور وكسر حاجز الخوف، لدينا فريق تمثيلي متميز قدّم لنا حكايات الصامتة، فريق يتكون من: فاطمة حسن الهرمودي، وريم ناصر العامري، وطيبة عبدالله المازمي، والفلا حسين الزرعوني، ومريم محمد البلوشي، ونور حمد المازمي، وفاطمة حسين الزرعوني، والريم سالم، وشما طلال، ومريم محمد الزرعوني، وشيخة طلال، وحمدة سيف آل علي، والجادل أحمد الزعابي، وهذا جهد فني نتمنى له الاستمرار لتخريج أجيال جديدة محبة للفن، تحمل على عاتقها أفكار استنارة المسرح، كما يحسب هذا الجهد أيضاً لفريق الإشراف: سندس العمودي، وعدنان سلوم، وزينب الملا، وجواهر الليم.

## مؤسسة ربع قرن

تعد مؤسسة «ربع قرن» لصناعة القادة والمبتكرين، التي تم الإعلان عن إطلاقها في سبتمبر 2016 بتوجيهات كريمة من قرينة صاحب السمو حاكم الشارقة، سمو الشيخة جواهر بنت محمد القاسمي رئيس مؤسسة ربع قرن لصناعة القادة والمبتكرين؛ أول مؤسسة إماراتية وعربية وإقليميَّة ترمي إلى بناء جيل إماراتي قادر على قيادة المستقبل والتأثير فيه، ملتزماً بهويته الوطنيَّة.

حيث تنضوي تحت المؤسسة كل من أطفال الشارقة، وناشئة الشارقة، وسـجايا فتيات الشارقة، والشارقة لتطويـر القدرات،

مع الحفاظ على الاستقلاليَّة الماليَّة والإداريَّة لكل منها. وتتولى مؤسسة «ربع قرن» مهمة وضع خطة إستراتيجيَّة موحدة لهذه المؤسسات الأربع، ليتم تفعيل الجهود وتحقيق الاستثمار الأمثل للطاقات والموارد من خلال منظومة متكاملة من البرامج التعليميَّة والتطويريَّة والأبحاث والدراسات، بما يعود بالنفع على المنتسبين، ويحتق الاستدامة، ويخدم مجتمع الشارقة ودولة الإمارات العربيَّة المتحدة، والمجتمع الدولي.





منطلقاً في البداية ممثلاً، ثم بعد ذلك إدارياً فذاً، تحتفظ سـجلات مسـرح خالد، كمـا كان يسـمى سـابقاً (1974 - 1986) «المسرح الحديث بالشارقة» (1986 -....) وكذلك المسرح الإماراتي؛ بالمنجز الكبير الذي تحقق خلال تسلمه مسؤوليَّة الفرقة وإدارتها، والعبور بها إلى فضاءات الإبداع.

نال المسرح الحديث بالشارقة منذ تولى النابودة رئاسة مجلس إدارته العديد من الجوائز، وشارك في العديد من المهرجانات المسرحيَّة المحليَّة والخليجيَّة والعربيَّة والدوليَّة، وربما تكون أهمها حصول الفرقة على جائزة أفضل عرض مسرحي متكامل، في مهرجان المسرح الخليجي للفرق المسرحيَّة الأهليَّة بدول مجلس التعاون لدول الخليج العربية في دورته الثالثة عشرة، في العام 2014، الذي أقيم في الشارقة، عن مسرحيَّة «نهارات علول». كذلك نال المسرح الحديث خلال فترة المنجزات، جائزة أفضل عرض مسرحي في أيام الشارقة المسرحيَّة، في دورتها السابعة عشرة 2007 عن مسرحيَّة «البقشة».

سار أحمد النابودة الذي تخرج في جامعة الإمارات قسم التاريخ والفلسفة في العام 1988، وعمل موظفاً في هيئة الشارقة للإذاعة والتلفزيون، في الإعداد والتقديم وتقييم البرامج حتى العام 2004؛ في العديد من المحطات المسرحيَّة المهمة، وعن تلك المحطات، والكثير من الشؤون والشجون التي مر بها النابودة في مشواره المسرحي الطويل، كان لنا معه هذا الحوار، للوقوف على أهم محطاته مع فرقة المسرح الحديث بالشارقة على وجه الخصوص،

والمسرح الإماراتي على وجه العموم.

• بداياتك المسرحيَّة، وتجربتك الطويلة مع جمعيَّة الشــارقة للفنون الشــعبيَّة والمسرح، فناناً بداية ثم إدارياً فيما بعد؟

- بدأت حكايتي المسرحيَّة منذ العام 1982، وتحديداً عبر بوابة المسرح المدرسي، برفقة الزملاء إبراهيم سالم، والراحل سعيد سالم، والراحل حميد سمبيج، وأخيى خالد النابودة، وأحمد بورحيمة، وآخرين، حيث قدمنا العديد من المسرحيات في مدرسة العروبة الثانويَّة، وأحمل في قلبي مكانة خاصة لمسرحيَّة «حتى لا يطير الدخان» حينما حضر العرض حضرة صاحب السمو الشيخ الدكتور سلطان بن محمد القاسمي عضو المجلس الأعلى حاكم الشارقة، وأثنى سموه على العرض، وقدمت المسرحيَّة في قاعة أفريقيا. بعد ذلك التحقت بجمعيَّة الشارقة للفنون الشعبيَّة والمسرح في العام

1983، التي كان مقرها منطقة المصلى. وفي فترة التحاقي بجامعة الإمارات قدمت عدة أعمال مع فرقة المسرح الحر، وكذلك خلال تلك الفترة قدمنا من خلال مسرح خالد المنضوى تحت لواء جمعيَّة الشارقة للفنون الشعبيَّة والمسرح، العديد من المسرحيات المهمة، منها «الشيخ والطريق»، و«مأساة الحلاج»، و«مأساة بائع الدبس الفقير »، و «مغامرة رأس المملوك جابر »، وغيرها، وفي العام 1986 جرت انتخابات مجلس إدارة الفرقة، ونلت شرف رئاسته منذ ذلك التاريخ وحتى الآن، بالثقة والمحبة التي منحها لي أعضاء الفرقة. أما آخر أعمالي المسرحيَّة ممثلاً فكان مع المبدع جمال مطر، في مسرحيَّة «جميلة» في العام 1992، التي عرضت في الإمارات، وكذلك في منطقة الأهرام بجمهوريَّة مصر العربيَّة، وكان ذلك العرض آخر عهدي بالتمثيل، لأتفرغ بعد ذلك للعمل الإداري حصراً. • فرقتكم من الفرق التي واكبت البدايات الأولى للمسرح الإماراتي، كيف تقيم تجربة المسرح الحديث وحضوره في المشهد المحلي؟

- لفرقة المسرح الحديث منزلتها الخاصة في قلوب المسرحيين الإماراتيين، ومكانتها المتميزة في سلم الترتيب الإبداعي المسرحي، بالعديد من المهرجانات المسرحيَّة المحليَّة التي شاركت فيها الفرقة، خصوصاً أيام الشارقة المسرحيَّة، والإمارات لمسرح الطفل، وكذلك دبى لمسرح الشباب، كما كانت للفرقة مجموعة من المشاركات المسرحيَّة الخارجيَّة المهمة والمتعددة، في الأردن، ومصر، والمغرب، وسوريا، وفي مجمل دول الخليج العربي، التي حققنا من خلالها اسماً مسرحياً مرموقاً للمسرح الإماراتي وللفرقة.



مغامرة رأس المملوك جابر

• من هم أهم الأسماء والقامات المسـرحيَّة المحليَّة والخليجيَّة والعربيَّة التي تعاونت مع المسرح الحديث؟ وكان لها أثرها الكبير في مسيرة المسرح؟

- لا أبالغ إن قلت إن على رأس قائمة القامات المسرحيَّة المحليَّة، والخليجيَّة، والعربيَّة، التي تعاونت مع فرقتنا، يأتي اسم السوداني الراحل يحيى الحاج، الذي نعده واحداً من مؤسسي المرحلة الثانية لفرقة المسرح الحديث، وتتلمذ على يديه شباب الفرقة الذين صاروا نجوماً مسرحيين لهم شأنهم في المستقبل، كذلك من الشخصيات المسرحيَّة المهمة التي عملت مع الفرقة وكان لها أثرها العميق في مسيرتنا، وحققت العديد من الجوائز، الفنان إبراهيم سالم، والفنان حسن رجب، والفنان مرعى الحليان، والفنان محمد جمال، والفنان فيصل على، وآخرون لا تحضرني أسماؤهم حالياً.

#### • ما هي أهم إنجازات الفرقة خلال العام الماضي؟

- كان لفرقتنا العديد من المشاركات في المهرجانات المسرحيَّة المحليَّة، بأيام الشارقة المسرحيَّة بمسرحيَّة «وليمة عيد»، وفي مهرجان الإمارات لمسرح الطفل بمسرحيَّة «مغامرة علياء»، بالإضافة إلى عدد من المسرحيات للأطفال التي قدمت للجمهور، كذلك نفذت الفرقة العديد من الورش المسرحيَّة في فترة الصيف، بالإضافة إلى البرامج الترفيهيَّة والثقافيَّة والمسرحيَّة التي أقيمت

المسرحي الذي نظمته جمعيَّة المسرحيين أخيراً من خلال مسرحيَّة

خلال شهر رمضان الفضيل. كما كان للفرقة حضور مهم في الموسم

## • ما هي أهم الاستحقاقات المسرحيَّة المحليَّة والخليجيَّة والعربيَّة والدوليَّة القادمة للفرقة؟

- لدينا استحقاقانا الأهم، وهو أيام الشارقة المسرحيَّة، حيث سنكون هناك بمسرحيَّة «علكة صالح»، تأليف علي جمال، وإخراج حسن رجب، كذلك لدينا نشاط تحت اسم «من المسرح إلى السينما» وسيقام على بحيرة الشارقة خلال الفترة المقبلة، كذلك تجرى المخاطبات حالياً بين فرقتنا وإدارات عدد من المهرجانات المسرحيَّة الخارجيَّة من أجل تقديم عروض الفرقة المسرحيَّة على خشباتها، كما تخطط الفرقة الإقامة ورشة مسرحيَّة متكاملة في عناصر العرض المسرحي، بالإضافة إلى الاستعداد لشهر رمضان الفضيل بعدة برامج ثقافيَّة ومسرحيَّة ستقدم في لياليه بإذن الله.

• معروف عن فرقتكم ميلها الدائم لاكتشاف المواهب الجديدة ومنحها فرصتها للوقوف على الخشبة، حدثنا عن هذا الأمر وعن أهم الآليات التي تتبعها الفرقة في ذلك.





مأساة الحلاج



- نعم، هذا هو ديدن الفرقة وأهم الأساسات التي قام عليها مسرحنا، ودائماً ما يشاهد الجمهور بين فينة وأخرى أسماء شابة جديدة يقدمها المسرح الحديث وتأخذ مكانها فوق الخشبة، وذلك تأتّى من خلال الورش المسرحيَّة التي تحرص فرقتنا على إقامتها، وخصوصاً خلال فترة الصيف، بوصفها جزءاً من الأهداف التي وضعناها في أجندتنا السنويَّة، باعتبار أن المسرح لا يمكنه الاستمرار والتطور والتقدم من دون الوجوه الجديدة التي هي الرافد الذي يغذى مشهدنا المسرحي الإبداعي.

### • «علكة صالح» المشاركة في «الأيام»، حدثنا عنها وعن رهانكم على هذا العرض في أيام الشارقة المسرحيَّة.

- أسماء مسرحيَّة مهمة ستكون حاضرة في هذا العرض، منها الممثلون إبراهيم سالم، وفيصل على، ودلال شرايبي، وآخرون، واعتمدنا المبدع محمد جمال للإضاءة، حيث يتناول العمل هموم المواطن البسيط ومشاكله المجتمعيَّة، آملين أن ينال هذا العرض رضا الجمهور في المقام الأول، وأن يكون المنافس الشرس لباقي العروض المشاركة في أيام الشارقة المسرحيَّة.

### • أثمة منجز مسـرحي صنعته الفرقة قريب إلى قلبك، وتريد أن تتحدث عنه وعن الظروف التي رافقت ذلك العمل؟

- نعم، هناك عمل مسرحي حمل عنوان «مأساة الحلاج» لصلاح عبدالصبور، ومن إخراج الراحل يحيى الحاج، وكان ذلك في الموسم 1985 - 1986، حيث كانت الفرقة في ذلك الوقت تعاني من أزمة ماليَّة حادة، وقام المشاركون في هذا العرض



بجهود شخصيَّة، من ديكور ومطبوعات وإعلانات ورقيَّة، كنا في ذلك الوقت فريقاً واحداً، همه المسرح ولا شيء سواه، وقفتُ على الخشية برفقة أحمد الأنصاري، وناجى الحاي، وعبدالله صالح، وخالد النابودة، ومحمد سعيد السلطى، وعادل إبراهيم، وعلى الشالوبي، وآخرين. في ذلك العرض بالـذات كانت المحبة طائراً يفرد جناحيه على رؤوس طاقم العمل، الأكل كنا نأتى به من بيوتنا، وعن الألفة بين الفريق ونكران الذات حدث ولا حرج، ونال العرض في ذلك الوقت رضا الجمهور ومديح النقاد، ونال عنه الراحل يحيى الحاج جائزة الإخراج المسرحي في أيام الشارقة المسرحيَّة بدورتها الثالثة 1986.

## • بصفتك رئيساً لمجلس إدارة الفرقة، ما هي أهم المعايير التي يجب أن تتوافر في العرض ليكون ناجحاً؟

- أولاً وقبل كل شيء، أهم معايير نجاح العرض المسرحي أن يكون قريباً من الجمهور، يطرح همومهم ومشاكلهم، بصيغ ورؤى مبسطة تنأى بنفسها عن التعقيد والسوداويَّة والغموض، وأرى أن المسرح الكوميدي كفيل بتوفير كل ذلك، إذا ما قدم بوعي، وحمل رسائل اجتماعيَّة هادفة.

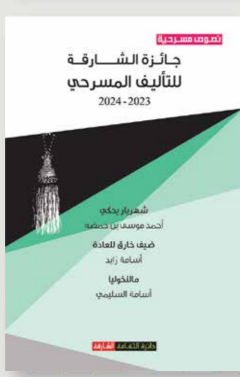
## • حدثنا عن أهميَّة أيام الشارقة المسرحيَّة، وعن حضورك فيها.

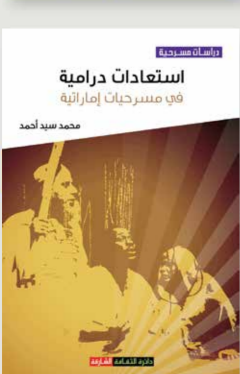
- كنت حاضراً في أول دورة منها، بمسرحيَّة «الشيخ والطريق» التي كتبها علي عقلة عرسان وأخرجها يحيى الحاج في العام 1984، وتقاسمنا في وقتها جائزة أفضل عرض مسرحي مع

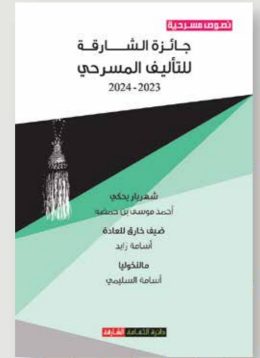
## إصدارات

# دائرة الثقافة الشارقة









ص.ب: 5119 الشارقة - الإمارات العربية المتحدة الهاتف: 5123333 6 971 | البراق: 5123303 6 971+ البريد الإلكتروني: sdc@sdc.gov.ae الموقع الإلكتروني: sharjahculture 🞯 🚹 💟 www.sdc.gov.ae

فرقتين مسرحيتين أخريين. وبرأيي لولا أيام الشارقة المسرحيَّة لتوقفت الحركة المسرحيَّة في الإمارات، فهي الرئة التي نتنفس منها مسرحاً إبداعياً نقياً. شاركت في العديد من دوراتها ممثلاً، ثم شاركت إدارياً فيها أيضاً والحمد لله وقفنا في كثير من دوراتها على المنصات وحققنا المنجزات، وحصدنا ونافسنا على جوائزها

### • مواقف لا تنساها مرت عليكم خلال إنجاز أحد الأعمال المسرحيَّة الخاصة بالفرقة.

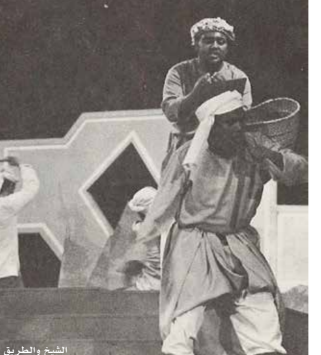
- في مسرحيَّة «الشيخ والطريق» حدث هذا، في أحد مشاهد المسرحيَّة، كانت هناك طاولة على الخشبة، وبعد انتهاء المشهد تم إسدال الستارة، وحينما فتحت الستارة مرة أخرى، سحبت الستارة الطاولة معها خارج الخشبة. وهناك موقف آخر في مسرحيَّة «بائع الدبس الفقير»، أحد الفنانين من دون ذكر أسماء، نام من الإرهاق فوق الخشبة في الفترة التي كان هناك حوار دائر بين شخصيات أخرى، حتى انتبه إليه أحد الممثلين الواقفين معه فوق الخشبة وأيقظه من سباته العميق. ومن المواقف الطريفة الأخرى التي مرت بى، فى مسرحيَّة «جميلة» وكنا نعرضها فى منطقة راس الماشية في الخان بالشارقة، وكان الفنان القدير بلال عبدالله مشاركاً فيها، وهو يأتى قادماً من البحر، لكن في أحد العروض هرول سريعاً من البحر إلى المسرح، وسألناه بعد العرض عن سبب ذلك، فأخبرنا بأنه رأى «جرجوراً» وهو سمك القرش الصغير، قريباً من قدميه، فخشي أن يعضه فهرول سريعاً إلى اليابسة.

#### • كلمة أخيرة ننهى بها هذا الحوار؟

- أتوجه بالشكر والامتنان إلى صاحب السمو حاكم الشارفة، على دعم سموه للمسرح الإماراتي على وجه العموم، وفرقتنا المسرحيَّة على وجه الخصوص، ولولا سموه لما كان هناك مسرح إماراتي مهم. كذلك أتقدم بالشكر لإدارة جمعيَّة المسرحيين وعلى رأسهم إسماعيل عبدالله على أعمالهم الدؤوبة والنشيطة في خدمة المسرح والمسرحيين، وعلى اضطلاعهم بتنظيم مهرجان الإمارات لمسرح الطفل، الذي له الأثر المهم والكبير في المسرح وفي المجتمع.

## أهم محطات أحمد النابودة المسرحيَّة

- بدأ مشواره المسرحي في العام 1982 ممثلاً.
- أول مسرحيَّة شارك فيها مع جمعيَّة الشارقة للفنون الشعبيَّة والمسرح كانت مسرحيَّة «الشيخ والطريق»، وكذلك هي أول مسرحيَّة شهدت حضوره الأول في أيام الشارقة المسرحيَّة، في دورتها الأولى، 1984.



- و حضر النابودة ممثلاً في العديد من العروض المسرحيَّة، أهمها: «الدخان» 1982، و «الشيخ والطريق» 1984، و «مغامرة رأس المملوك جابر» 1984، و«بائع الدبس الفقير» 1985، و «مأساة الحلاج»، 1986، و «جميلة» 1992، وغيرها.
- ترأس مجلس إدارة جمعيَّة الشارقة للفنون الشعبيَّة والمسرح في العام 1986 وحتى يومنا هذا.
- أهم القامات المسرحيَّة المحليَّة والخليجيَّة والعربيَّة في التمثيل وفي الإخراج التي عمل النابودة معها: يحيى الحاج، عبدالإله عبدالقادر، أحمد الأنصاري، عبيد على، أحمد بورحيمة، محمد سعيد السلطى، ناجى الحاى، خالد النابودة، حميد سمبيج، سعيد سالم «شقيق الفنان إبراهيم سالم»، محمد جمال، عبدالله صالح، على عبيد، على الشالوبي، إبراهيم سالم، على خميس، محمد الحمر، سميرة أحمد، وآخرون.
- شارك النابودة ممثلاً وإدارياً في العديد من المهرجانات المسرحيَّة الخليجيَّة والعربيَّة، أهمها: «مهرجان الفرق المسرحيَّة الأهليَّة بدول مجلس التعاون لدول الخليج العربيَّة»، «مهرجان الأردن المسرحي»، «مهرجان القاهرة الدولي للمسرح التجريبي»، «مهرجان دمشق المسرحي الدولي»، «مهرجان الأحساء المسرحي في السعوديَّة»، «مهرجان أوال المسرحي في البحرين»، «مهرجان الكويت المسرحي للطفل العربي»، وغيرها من المهرجانات المسرحيَّة المهمة.









19-26 قصرالثقافة فبراير 2025 بيتالشعر

